
ÉDITEURS 
Le Collège Presbytérien, Montréal 
3495 rue University, Montreal, QC H3A 2A8 
514.288.5256 | www.presbyteriancollege.ca

BULLETIN ACADÉMIQUE 
DE THÉOLOGIE  
PRATIQUE
V O L .  6  N O .  1

Avant-propos 
Dre. Christa Smith-Kingston

Engager la culture laïque grâce à 
l’imagination et à la créativité 
Dr Stephen B. Thrall

À la Recherche  
d’un Théâtre Consacré  
Elodie Parize

Une esthétique architecturale au 
service de la mission de la Chapelle 
dans Ahuntsic-Cartierville 
Philippe J. Bédard

Vers un art transformateur  
qui reflète Dieu  
Sylvain Parize

3

5

30

41



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

ÉDITEURS
Le Collège Presbytérien, Montréal
3495 rue University
Montréal, QC
H3A 2A8
www.presbyteriancollege.ca

M. Glenn Smith
Directeur - Maitrise en études théologiques 
(théologie pratique)
Collège Presbytérien
3495 rue University 
Montreal, QC
H3A 2A8

Le Bulletin académique de la théologie pratique du Collège 
presbytérien à l’Université McGill désire faire avancer 
l’intégration de la réflexion et de l’action dans la vie de 
l’Église située dans la francophonie.   

DIT AUTREMENT :  
IL EST QUESTION DE SAVOIR FAIRE LA THÉOLOGIE.

© 2026 Bulletin académique de théologie pratique 
Tous droits réservés. Aucune portion de cette 
publication ne peut être reproduite sous aucune forme, 
sauf de brefs extraits dans des revues, sans permission 
préalable des éditeurs. L’éditeur tient à remercier la 
photographe montréalaise Jeannette Gravel pour 
la photo d’Oliver Jones qui se trouve sur la muraille 
à Petit Bourgogne   Dans l’avant-propos, Christa 
Smith-Kingston explique l’importance des murailles à 
Montréal, comme expression de l’art publique en ville.

Le Bulletin paraît trois fois par an. 

Dépôt légal : 2e trimestre 2025
Bibliothèque nationale du Québec 
Bibliothèque nationale du Canada 
ISSN 2562-4474 – Vol 6 No 1 – Printemps 2025

Imprimé au Canada



3

Avant-propos

Alors qu’autrefois, chaque coin de rue abritait une 
église, aujourd’hui, des centaines de lieux dédiés à l’art 
et au théâtre parsèment le paysage montréalais. Cer-
tains d’entre eux sont d’ailleurs installés dans d’anci-
ennes cathédrales et églises — les Montréalais adorent 
leurs théâtres ! Plus de trente musées embellissent 
également notre ville. À l’instar du sport, l’expression 
artistique sous toutes leurs formes chante l’âme de la 
ville. La ville de Montréal est une grande scène pour 
les arts, et la qualité des performances se doit d’être 
à la hauteur de son statut. Les artistes abondent à 
Montréal : on y compte 20 900 artistes professionnels, 
soit près du double de la moyenne nationale. Natha-
lie Maillé, directrice du Conseil des arts de Montréal, 
note que « Montréal se distingue par le nombre d’ar-
tistes qui choisissent d’y vivre et d’y créer »1. Ce fait 
est également corroboré par le grand nombre d’asso-
ciations, de réseaux et de centres d’artistes installés 
à Montréal, tels que les Centres d’artistes autogérés, 
où les artistes collaborent pour des expositions et la 
communauté. La plupart sont financés par les trois 
niveaux de gouvernement2. 

Que faudrait-il pour établir un pont entre l’art et la 
vie spirituelle ? Les artistes remplis de l’Esprit peu-
vent établir des ponts entre le pouvoir des arts et 
l’épanouissement spirituel de Montréal. Frédéricka 
Petit-Homme, musicienne qui habite Montréal, a dé-
claré lors d’un groupe de discussion d’artistes  : « Ch-
aque fois que nous créons, nous participons à l’œuvre 
rédemptrice de Dieu. » Les artistes reflètent la créativ-
ité de la Trinité, sa nature qui consiste à créer quelque 
chose de beau à partir de rien et les artistes remplis 
de l’Esprit ont une vocation unique. Les arts « peuvent 
nous aider à nous frayer un chemin à travers les élé-
ments non essentiels qui encombrent notre vie afin 
de redécouvrir l’abondance dont le ciel nous a dotés 
et qui est le droit de naissance de chacun »3. Le cli-
mat culturel actuel est, pour les artistes, l’occasion de 
découvrir et de mettre en pratique leur appel à mener 
l’œuvre du royaume de justice, de réconciliation et de 
rédemption.

1   Radio Canada, 6 mars 2024.
2   Parize, 2021, p. 8, 13, 17.
3   Pompea, 2019, p. 19
4   Gilbert, 2006. (nTraduction libre)

Quels types de besoins transformationnels les artistes 
remplis de l’Esprit sont-ils particulièrement aptes à sa-
tisfaire dans un Montréal francophone post-chrétien ? 
Comment peuvent-ils être mobilisés dans la ville pour 
mettre à profit leurs dons et leurs talents ? La beauté, 
la voix prophétique et la compassion sont autant d’élé-
ments clés pour les aider à y arriver.

La musique et les chorales gospel, telles que la Jireh 
Gospel Choir et la Montréal Gospel Choir, toutes deux 
dirigées par Carol Bernard, constituent un lien fort 
avec les Montréalais. Elles se sont d’ailleurs produites 
au Festival de jazz et dans d’autres lieux et événements 
prestigieux. Leur professionnalisme, leur joie et leur 
engagement envers le message évangélique à travers 
leurs chansons et leurs performances « touchent mon 
âme et, pourtant, je ne crois pas en Dieu », a même 
déclaré un animateur radio local. 

La beauté se révèle à travers les histoires. C’est pour-
quoi les artistes remplis de l’Esprit doivent être d’ex-
cellents conteurs et interprètes. L’esthétique d’une 
personne en dit long sur sa théologie. Par conséquent, 
l’excellence importe, car elle révèle le Créateur. Et cet 
art excellent repousse les limites et prend des risques. 
La scène artistique à Montréal exige l’excellence en 
matière de compétences, tant sur le plan technique 
que sur celui de l’interprétation.

La beauté peut élever le regard et permettre de voir 
la situation dans son ensemble, de ne pas se perdre 
dans les détails. L’art et la beauté transcendent l’or-
dinaire et ouvre un espace qui ouvre un espace pour 
le mystère de Dieu avec son peuple et l’effet que cela 
a sur la communauté environnante. L’écrivaine Eliz-
abeth Gilbert a déclaré  : « Dans un monde de désor-
dre, de désastre et de fraude, parfois seule la beauté 
est digne de confiance. Seule l’excellence artistique 
est incorruptible. Le plaisir ne peut être négocié à la 
baisse »4. Les artistes remplis de l’Esprit ont le talent 
unique de mettre en avant la beauté dans le monde et, 
ce faisant, de participer à sa rédemption. Chaque fois 
qu’on crée quelque chose de beau, la rédemption est 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

BIBLIOGRAPHIE

GILBERT, Elizabeth. Eat, Pray, Love. New York : River-
head Books, 2006.
PARIZE, Sylvain. Exégèse de milieu portant sur le rassem-
blement multidisciplinaire d’artistes chrétiens évangéliques 
dans l’agglomération de Longueuil, rapport de stage, Uni-
versité de Laval, 2021.
POMPEA, Maria. « Flourish: Engaging the Confluence 
of Faith, Art, Beauty and Restorative Justice ». Portland : 
Urban Loft, 2019.
SMITH, Glenn. « Spirit-Filled Artists Speak into Montréal, 
A Center for the Arts ». Christians in the City of Montréal. 
Montréal : Bloomsbury Academic, 2025.

possible, voire présente. Dans les groupes de discus-
sion mentionnés plus tôt, un artiste a déclaré : « L’art 
traduit une beauté intérieure qui donne du sens, qui 
transcende et qui nous relie au Divin. » Un autre a 
ajouté : « La beauté éveille quelque chose en nous, et 
Dieu se révèle à travers la beauté. Elle renvoie les gens 
à l’intention originelle du Créateur pour la création ; 
elle est l’expression de la bonté de Dieu, et là où il y a 
la vérité, il y a la beauté. » 

La beauté crée des moments à couper le souffle qui 
transcendent l’espace et suspendent le temps. Ces 
moments sont émouvants et mémorables, voire trans-
formateurs. Ils suscitent l’émerveillement, offrent un 
répit et donnent parfois un sens à la vie. Tel est l’appel 
des artistes remplis de l’Esprit : ils occupent une place 
unique pour répondre à l’aspiration de l’âme de la ville, 
en étant les vecteurs et les créateurs d’une beauté 
transcendante à couper le souffle.

Montréal est reconnue pour ses murales. La ville en 
compte plus d’ailleurs plus de 3000 et près d’une dou-
zaine de nouvelles murales sont commandées chaque 
année, pour un investissement de plusieurs centaines 
de milliers de dollars. La ville offre des visites guidées 
de ces murales, chacune ayant une histoire unique. 
Les murales peuvent couvrir jusqu’à 10 000 pieds car-
rés et sont visibles depuis de nombreux points de vue 
de la ville. Ces œuvres d’art racontent des histoires, 
suscitent des émotions, incitent à faire une pause, 
certaines sont même à couper le souffle. À quoi res-
semblerait la ville si des artistes remplis de l’Esprit se 
trouvaient parmi les muralistes ? Et si c’étaient eux qui 
créaient ces espaces de transcendance ?

Ce numéro présente les contributions de quatre au-
teurs sur ces questions. Philippe Bédard, Elodie Pa-
rize et Sylvain Parize offrent des réflexions sur leurs 
recherches de deuxième cycle en théologie pratique. 
Steve Thrall, professeur dans le programme et direc-
teur des projets de fin d’études de Bédard, Parize et 
Parize, offre un cadre de réflexion sur la foi et les arts. 
Cet avant-propos, quant à lui, est tiré du chapitre « Spi-
rit-Filled Artists Speak into Montréal, A Center for the 
Arts » dans le livre Christians in the City of Montréal 
publié en 2025.



5

Engager la culture laïque grâce à 
l’imagination et à la créativité

Dr Stephen B. Thrall

Dans la nuit du 19 septembre 1931, J. R. R. Tolkien 
et deux de ses amis se promenaient sur les terrains 
du Magdalen College, à Oxford.1 Leur conversation 
a dérivé naturellement vers les mythes et les contes 
merveilleux. L’un des deux amis admirait profondé-
ment la littérature fantastique et mythologique, mais 
il ne pouvait accepter l’affirmation de Tolkien selon 
laquelle ce genre de récit pouvait refléter une vérité 
d’ordre divin. Pour lui, même les plus beaux mythes 
et récits fantastiques n’étaient, en réalité, que de sim-
ples mensonges même s’ils étaient « soufflés dans de 
l’argent ». Tolkien a répliqué que les métaphores et les 
mythes créés par des êtres humains — eux-mêmes 
façonnés par Dieu — portaient nécessairement la 
trace de leur Créateur et étaient, de ce fait, pleinement 
capables de transmettre la vérité.

Dans les jours ayant suivi cette conversation, Tolk-
ien a composé un poème en guise de réponse plus 
détaillée. Ce poème, intitulé Mythopoeia, est imprégné 
de réflexion théologique et dédié « à celui qui a affirmé 
que les mythes n’étaient que de simples mensonges 
et donc sans valeur, même s’ils étaient soufflés dans 
de l’argent ».2 L’ami auquel Tolkien faisait référence — 
celui qui avait formulé cette objection — était le jeune 
C. S. Lewis3, qui a plus tard reconnu que cette discus-
sion avait joué un rôle déterminant dans son passage 
de l’athéisme au christianisme. 

En repensant plus tard à la période où il avait été tu-
teur à Oxford dans les années 1920, Lewis a écrit :

Les deux hémisphères de mon esprit s’opposaient 
radicalement : d’un côté, une mer d’îles, de poésie 
et de mythes ; de l’autre, un « rationalisme » lisse 
et superficiel. Presque tout ce que j’aimais relevait 
de l’imaginaire ; presque tout ce que je croyais être 
réel était sombre et dénué de sens.4 

1   Cette histoire est racontée dans l’ouvrage de Humphrey Carpenter intitulé J. R. R. Tolkien : A Biography, cité dans l’essai de Colin Symes « Tolkien - The Man 
and the Myth ». http://www.colinsymes.co.uk/Tolkien.htm (consulté le 25 novembre 2005).

2   TOLKIEN, J.R.R. Tree and Leaf. London : Harper Collins, 2001, p. 85. Traduction libre.
3   Christopher Tolkien et Humphrey Carpenter ont tous deux identifié C. S. Lewis comme l’ami ayant suscité la réponse poétique et théologique de Tolkien dans 

Mythopoeia. Voir la préface du livre Tree and Leaf de J.R.R. Tolkien. London : Harper Collins, 2001, p. v-ix.
4   LEWIS, C.S. Surprised by Joy: The Shape of my Early Life. New York : Harper Collins, 1955), p. 209-210. Traduction libre.
5   TAYLOR, Charles. L’Âge séculier. Paris, Éditions du Seuil. p. 53.
6   Ibid., p. 1013.
7   BARNES, Julian Barnes. Nothing to be Frightened of. New York : Vintage Books, 2008, p. 3. Traduction libre.

C. S. Lewis a trouvé le chemin du Royaume de Dieu en 
suivant des indices divins transmis par un imaginaire 
artistique qui nourrissait sa faim secrète de réalité spi-
rituelle. Son esprit a été libéré d’un rationalisme su-
perficiel, détaché de l’imagination, et rendu capable de 
créer des récits qui ont, depuis, enchanté, mis au défi 
et inspiré des millions de lecteurs. 

Un virage vers le séculier

Au Moyen Âge et à la Renaissance, les plus grands 
artistes d’Europe ont produit des œuvres chrétiennes 
remarquables, profondément en résonance avec la 
société de leur temps. Aujourd’hui, en revanche, nous 
vivons dans un âge séculier où l’Église occidentale a 
été marginalisée et fait l’objet de méfiance. Nous som-
mes passés d’une société où la croyance en Dieu allait 
de soi, et où les églises occupaient le cœur de chaque 
village, à une société qui tend désormais à considérer 
l’incroyance comme l’option la plus intelligente.5 
Pourtant, comme le jeune Lewis l’a découvert, cette 
posture laisse l’être humain en manque de quelque 
chose de plus. Le philosophe Charles Taylor a identifié 
au moins trois « pressions croisées » qui traversent le 
cadre dominant de la pensée séculière contemporaine. 
La troisième de ces pressions concerne les objections 
esthétiques. L’art, tout comme la nature, nous touche 
profondément. Taylor écrit que « nous ne pouvons pas 
considérer nos réactions “esthétiques” simplement 
comme une autre forme de réaction agrèable. Elles 
ont une signification plus profonde ».6 

L’auteur à succès Julian Barnes a livré un récit à la fois 
honnête et plein d’humour sur sa propre mortalité, in-
titulé Nothing to be Frightened Of. L’ouvrage s’ouvre 
sur cette phrase révélatrice : « Je ne crois pas en Dieu, 
mais il me manque. »7 Plus loin, il confie : « Le manque 

http://www.colinsymes.co.uk/Tolkien.htm


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

de Dieu se cristallise, pour moi, dans l’absence de ce 
sentiment profond de sens et de conviction face à l’art 
religieux. »8 La musique, l’architecture et les arts vi-
suels issus de la foi chrétienne deviennent ainsi pour 
lui des lieux de questionnement. Barnes est loin d’être 
seul à porter ce sentiment. Beaucoup de personnes 
aujourd’hui, mues par une soif de transcendance, se 
tournent vers les arts. Quant aux artistes eux-mêmes, 
même ceux qui ne revendiquent aucun lien avec une 
foi religieuse reconnaissent souvent, dans leur travail, 
une dimension « spirituelle » diffuse qu’ils peinent à 
expliquer pleinement. L’émerveillement et la beauté 
de la création de Dieu — ainsi que l’imagination et la 
créativité qu’elle suscite — reflètent sa présence à ceux 
et celles qui sont disposés à le voir (Romains 1.20).

Le problème, c’est que les artistes au sein de nos com-
munautés ecclésiales, pourtant les mieux placés pour 
stimuler notre imaginaire, ont souvent été regardés 
avec suspicion et relégués à la périphérie de la vie de 
l’Église. De nombreux responsables ecclésiaux ont 
longtemps entretenu une vision du monde marquée 
par des oppositions tranchées entre le « sacré » et le 
« séculier », le « bien » et le « mal ». Dans notre société 
sécularisée, les croyants sont rarement présents lors 
des grands événements culturels. La plupart des 
chrétiens n’ont pas appris à apprécier et à évaluer la 
culture, encore moins à y contribuer. Très tôt dans la 
foi, on nous a appris qu’il n’était pas judicieux d’entre-
tenir des amitiés avec des personnes engagées dans 
des pratiques contraires à un mode de vie chrétien. 
Chez plusieurs responsables d’Église, l’idée s’est in-
stallée que les artistes relevaient de cette catégorie  : 
on les a perçus comme trop impliqués dans des activi-
tés séculières et pas assez dans la vie communautaire 
de l’Église.

Les Églises ont souvent hésité à permettre aux artistes 
de s’engager pleinement dans la culture à partir des 
dons créatifs que Dieu leur a confiés. Les musiciens 
chrétiens ont souvent ressenti la pression d’écrire des 
chants conformes à des thèmes admis et d’y intégrer 
des mots clés précis. Quant aux artistes visuels, on 
leur a parfois laissé entendre qu’ils ne devaient pro-
duire que de « l’art chrétien », c’est-à-dire des œuvres 

8   Ibid., p. 53. Traduction libre.
9   Dans un courriel personnel de Jérémie Corbeau à Steve Thrall, daté du 19 juin 2025.
10   PAVLAC GLYER, Diana, Laura K. Simmons, Dorothy L. Sayers et C.S. Lewis : Two Approaches to Creativity and Calling. p. 35 https://www.jstor.org/

stable/45297043 consulté le 20 août 2025). Traduction libre.
11   Ibid. Traduction libre.
12   TURNAU, Ted et Ruth Naomi Floyd, z, London : Inter-Varsity Press, 2023, p. 1. Traduction libre.

reposant uniquement sur des symboles chrétiens 
traditionnels. Un art aussi simpliste et peu inspirant 
ne stimule pas l’imagination ; à vrai dire, il produit 
plutôt l’effet inverse. Le photographe français Jérémie 
Corbeau l’a bien exprimé : « L’art contemporain se veut 
souvent subtil, intelligent, parfois même énigmatique. 
Une approche trop littérale ou naïve de l’illustration 
biblique risque de passer à côté de l’objectif : toucher, 
interpeller, faire réfléchir. »9 Au siècle dernier, l’écriv-
aine britannique Dorothy Sayers a défendu avec vi-
gueur une opinion comparable. Les autrices Diana 
Pavlac Glyer et Laura K. Simmons ont observé que 
« Sayers accuse les chrétiens et les institutions reli-
gieuses qui parrainent des œuvres laides ou insipides, 
affirmant qu’elles insultent à la fois Dieu et les artisans 
auxquels Dieu a fait don de leur talent ».10 Dans une 
lettre à C. S. Lewis, Sayers dénonce une fois encore, 
sans ménagement, ce qu’elle nomme un « art religieux 
bâclé, faible et sentimental », et affirme que ce genre 
d’art « porte en lui un mensonge ».11

Un engagement avec la culture séculière

« Il existe un décalage entre l’Église et le monde. 
C’est un problème récurrent, une tension ances-
trale entre les chrétiens et le monde dans lequel 
ils vivent. »12 À l’époque de l’apôtre Paul, la jeune 
Église de Corinthe s’est heurtée au même défi. Les 
croyants représentaient une minorité très distincte 
dans une grande cité païenne. Dans l’Antiquité, la 
ville de Corinthe était connue comme un endroit de 
prostitution, de débauche et d’ivresse. La solution 
de l’Église, semble-t-il, ressemblait beaucoup à celle 
d’aujourd’hui : éviter le péché en évitant les pécheurs. 
L’apôtre Paul a apporté une mise au point claire à cette 
façon de penser lorsqu’il a déclaré : 

Je vous ai écrit de ne pas avoir de relations 
avec des personnes vivant dans l’immoralité 
sexuelle. 10 Mais je ne voulais évidemment pas 
dire par là qu’il faut éviter toute relation avec 
ceux qui, dans ce monde, mènent une vie sexuelle 
immorale, ou avec les avares, les voleurs ou les 
adorateurs d’idoles ; car alors il vous faudrait sortir 
du monde (1 Corinthiens 5.9-10, BDS).

https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=au%3A%22Diana%20Pavlac%20Glyer%22
https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=au%3A%22Laura%20K.%20Simmons%22
https://www.jstor.org/stable/45297043
https://www.jstor.org/stable/45297043


7

Paul a ensuite expliqué que son intention était d’en-
joindre aux croyants de ne pas s’associer avec des per-
sonnes qui se prétendent frères et sœurs en Christ, 
mais qui mènent une vie immorale. 

Dieu le Père a envoyé son Fils dans un monde déchu, 
brisé et dur, afin qu’il vive au milieu de personnes 
blessées comme nous. Dans la prière de Jésus dans 
Jean 17, nous apprenons qu’en tant que ses disciples, 
nous avons été envoyés de la même manière que le 
Père l’a envoyé (17.18)  : en chair, présents, engagés. 
Il n’a pas voulu que nous soyons retirés de ce monde, 
mais que nous bénéficiions de la protection de Dieu 
alors que nous accomplissons sa volonté (17.15). Nous 
sommes appelés à prendre part à la vie et à la culture 
de ce monde, tout en demeurant guidés par d’autres 
loyautés et d’autres valeurs. Nous avons tous été ap-
pelés à la mission qui consiste à annoncer le Royaume 
de Dieu en aimant et en servant notre prochain. La 
mission de Jésus doit orienter la nôtre.

Alors, comment tendre la main ? Au sein de notre 
société sécularisée, les approches traditionnelles de 
proclamation de l’Évangile de Jésus ne sont générale-
ment ni entendues ni véritablement comprises. Il ne 
sert donc à rien d’intensifier le discours si les méth-
odes employées se sont déjà révélées inefficaces. 

L’apôtre Paul propose, une fois de plus, un modèle 
à suivre. À l’instar de Jésus, Paul s’est pleinement 
consacré au service des autres, même lorsque ceux-ci 
étaient très différents de lui. 

Avec les Juifs, je vis comme eux, afin de les gagner. 
[…] Avec ceux qui n’ont pas la Loi de Dieu, je vis 
comme n’ayant pas non plus la Loi, afin de gagner 
à Christ ceux qui n’ont pas la Loi. […] Avec les 
chrétiens mal affermis dans la foi, je vis comme 
eux, afin de gagner ceux dont la foi est mal 
affermie. C’est ainsi que je me fais tout à tous, afin 
d’en conduire au moins quelques-uns au salut par 
tous les moyens (1Corinthiens 9.20-22, BDS).

Ce verset est d’autant plus significatif que Paul avait 
grandi comme pharisien, au sein d’un foyer juif rigou-
reux, et qu’il avait reçu une formation parmi les plus 
solides de son temps. Sa rencontre inattendue avec 
Jésus sur le chemin de Damas l’a profondément trans-

13   BLACKWELL, Jeffrey. « The Intersection of Arts and Spirituality: A Journey Beyond the Self ». Harvard Gazette, 22 octobre 2024. https://news.harvard.edu/
gazette/story/newsplus/the-intersection-of-arts-and-spirituality-a-journey-beyond-the-self/ (consulté le 6 novembre 2025). Traduction libre. 

formé  : il a accepté de réapprendre à vivre sa vie et 
à comprendre sa vocation afin d’honorer le Seigneur. 
Formé dès sa jeunesse comme un leader juif prom-
etteur, Paul avait appris à éviter tout contact avec la 
culture non juive. Pourtant, en tant qu’apôtre envoyé 
par le Seigneur, il adopte une posture tout autre. Com-
me le rapporte Actes  17.16-34, Paul prend le temps 
d’observer attentivement les nombreuses idoles et 
inscriptions païennes d’Athènes. Invité à s’exprimer 
devant l’Aréopage, il ne cite pas les Écritures — com-
me il le faisait lorsqu’il s’adressait à un auditoire juif 
— mais fait plutôt appel à des poètes païens qu’il cite 
de mémoire. Sa connaissance approfondie des philos-
ophies grecques alors en vogue lui permet d’entrer en 
dialogue avec les principaux penseurs de la cité.

Aujourd’hui, dans l’Occident largement sécularisé, 
une soif de transcendance et un désir diffus de « spir-
itualité » ont conduit de nombreuses personnes à se 
tourner vers les arts. Le journaliste Jeffrey Blackwell 
souligne dans la Harvard Gazette que « l’état de con-
science mystique que l’on peut éprouver en contem-
plant les coups de pinceau complexes d’un tableau, en 
écoutant les tonalités rythmées d’une composition mu-
sicale, en observant les mouvements envoûtants d’une 
danse ou en lisant les vers d’une écriture poétique 
peut nous transporter vers des lieux plus profonds où 
l’expérience spirituelle intérieure circule librement ».13 
De nombreuses personnes qui accordent une grande 
autorité aux Écritures tendent à se montrer prudentes, 
voire méfiantes, à l’égard d’expressions vagues, telles 
que la « spiritualité de l’art » ou l’« état de conscience 
mystique », qui sont fréquemment utilisées pour 
tenter de décrire les expériences vécues au contact de 
diverses formes artistiques. Bien que ces formulations 
s’écartent du vocabulaire biblique, elles tentent 
néanmoins de nommer une réalité authentique. En 
tant qu’êtres créés à l’image de Dieu, nous portons en 
nous une aspiration à une vie plus profonde et plus 
riche que celle que valorise la culture séculière. La 
créativité peut contribuer à ouvrir notre cœur à notre 
Créateur merveilleux.

Par l’entremise de diverses formes d’art, Dieu offre 
à son peuple une occasion remarquable d’apporter 
l’espérance au cœur d’une société séculière large-
ment éloignée de lui. Le poète et théologien George 

https://news.harvard.edu/gazette/story/newsplus/the-intersection-of-arts-and-spirituality-a-journey-beyond-the-self/
https://news.harvard.edu/gazette/story/newsplus/the-intersection-of-arts-and-spirituality-a-journey-beyond-the-self/


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Hobson écrit à ce sujet  : « L’art contemporain, pour 
peu qu’il soit authentique et qu’il échappe aux formes 
décoratives creuses ou à la profanation nihiliste, offre 
à notre société néopaïenne une voie privilégiée vers 
l’intuition de la réalité transcendante. »14Les respons-
ables d’Église commencent aujourd’hui à reconnaître 
que, dans notre ère séculière moderne, les artistes 
au sein de nos communautés sont, en réalité, une 
sorte « d’arme secrète ». Dieu utilise cet engagement 
culturel créatif pour toucher les cœurs. L’intuition 
pénétrante du philosophe catholique Jacques Maritain 
selon laquelle « l’art est le Jean-Baptiste du cœur ; il en 
prépare les affections pour le Christ »15 s’est révélée 
juste. En effet, si la majorité des personnes qui nous 
entourent ont une compréhension lointaine, voire in-
existante, de la vérité des Écritures, elles possèdent 
néanmoins — comme l’a constaté l’auteur-compositeur 
Andrew Peterson — « une imagination bien préparée 
pour l’irruption de l’histoire de l’Évangile ».16

Vers un cadre théologique de l’art  
et de l’imagination

Il est indéniable qu’un espace croissant s’ouvre aujo-
urd’hui pour rejoindre la culture occidentale par des 
approches artistiques innovantes. Pour s’y engag-
er avec assurance, un cadre théologique plus solide 
s’avère toutefois nécessaire, notamment en ce qui con-
cerne les arts, l’imagination et la créativité.

Toute compréhension biblique des arts doit pren-
dre appui sur le récit de la création de Genèse 1, où 

14   HOBSON, George. « Talk on Poetry at Art and Faith Conference, Canterbury ». Canterbury, UK : 4 février 2012, p. 1. Traduction libre.
15   Citation attribuée à Jacques Maritan, citée par W. David O. Taylor dans une publication personnelle sur Facebook, 20 décembre 2024. https://www.facebook.

com/wdavidotaylor2020/photos/the-arts-are-the-john-the-baptist-of-the-heart-preparing-the-affections-for-chri/1179860160551514/?_rdr (consulté le 6 no-
vembre 2025). Traduction libre.

16   PETERSON, Andrew. Adorning the Dark, Nashville : B&H Publishing, 2019, p. 69. Traduction libre.
17   TOLKIEN, J.R.R. « Mythopoiea », Tree and Leaf. London : Harper Collins, 2001, p. 87. Traduction libre.

Dieu se révèle comme le Maître créateur de tout ce 
qui existe. Au terme de cet acte créateur, il façonne 
l’homme et la femme à son image. Ainsi, lorsque les 
êtres humains créent, ils agissent en cohérence avec 
la manière dont Dieu, leur Créateur, les a conçus. Dieu 
a créé toutes choses à partir de rien (ex nihilo), tandis 
que l’être humain, lui, crée à partir de la matière issue 
de la création divine. C’est dans ce contexte que J. R. 
R. Tolkien, dans son poème Mythopoeia, décrit l’être 
humain comme un « sous-créateur » : 

L’homme, sous-créateur, lumière réfractée : 
d’un Blanc unique jaillissent, à travers lui, mille 
couleurs, 
se mêlant, se recréant sans fin  
en formes vivantes qui s’élancent d’âme en âme.17

Le récit de l’Exode relatif à la construction du taberna-
cle (Exode, chapitres 25 à 31 et 35 à 39) et de l’ensem-
ble de son mobilier met en lumière le soin artistique 
minutieux que Dieu exige pour sa demeure terrestre 
au milieu de son peuple. La diversité des matériaux, 
des parfums et des couleurs, ainsi que les tissus, les 
structures et les proportions prescrites, témoigne d’un 
travail préparé, façonné et exécuté par des artisans 
hautement qualifiés. C’est dans ce contexte précis 
que l’Écriture mentionne, pour la première fois, qu’un 
être humain est rempli de l’Esprit de Dieu  : l’artiste 
Betsaléel, choisi par Dieu pour diriger cette œuvre 
artistique majeure et mener à bien son dessein (Exo-
de 31.1-5).

Dieu a choisi David, un berger — et un musicien ac-
compli — pour devenir le prochain roi d’Israël (1 Sam-
uel 16.12-13). Dans un premier temps, David est ap-
pelé à servir comme musicien personnel du roi Saül, 
jouant pour lui lorsque celui-ci était tourmenté par un 
esprit mauvais (1 Samuel 16.23). Plus tard, une fois 
devenu roi, David accorde une place centrale à la mu-
sique dans le culte en choisissant et en établissant de 
nombreux musiciens talentueux pour chanter et jouer 
au temple (1 Chroniques 25).

Le livre des Psaumes figure sans doute parmi les 
écrits de l’Ancien Testament les plus chers à de nom-
breux chrétiens. Sa poésie permet à chacun de s’iden-

https://www.facebook.com/wdavidotaylor2020/photos/the-arts-are-the-john-the-baptist-of-the-heart-preparing-the-affections-for-chri/1179860160551514/?_rdr
https://www.facebook.com/wdavidotaylor2020/photos/the-arts-are-the-john-the-baptist-of-the-heart-preparing-the-affections-for-chri/1179860160551514/?_rdr


9

tifier aux expériences humaines fondamentales qu’il 
exprime — la peur, l’espérance, la louange, la tristesse 
ou encore la repentance. Le roi David en est le princi-
pal auteur, mais d’autres psalmistes, tels que Salomon, 
Asaph et les fils de Koré, ont également contribué de 
manière significative à ce recueil qui a traversé les siè-
cles.

D’autres formes d’expression artistique apparaissent 
également dans les pages des Écritures. Le prophète 
Ézéchiel, sur l’ordre de Dieu, prend une tablette d’ar-
gile sur laquelle il dessine une représentation de la ville 
de Jérusalem, munie de fortifications et de béliers min-
iatures. Dieu lui demande ensuite de se coucher, lié, 
sur son côté gauche pendant une année entière, puis 
sur son côté droit durant quarante jours supplémen-
taires (Ézéchiel  4.1-6). Si le sens de cette prophétie 
dramatique, déployée sur une longue période, peut 
nous sembler obscur au XXIe siècle, il était parfaite-
ment intelligible dans le contexte du judaïsme à l’épo-
que de la conquête babylonienne. Un autre exemple 
marquant se trouve dans la réponse que Dieu adresse 
à Job ( Job, chapitres 38 à 41). Plutôt que de répondre 
directement à la colère et à la détresse de Job face à sa 
souffrance, Dieu l’interpelle en attirant son attention 
sur l’immensité de la puissance, de la beauté et de la 
gloire de la création. Confronté à cette parole saisis-
sante, Job ne peut que reconnaître : « J’ai parlé, sans les 
comprendre, de merveilles qui me dépassent et que je 
ne conçois pas » ( Job 42.3). Il s’est ensuite repenti de 
son arrogance. 

Les Écritures abondent en poésie, en récits, en 
paraboles, en songes et en métaphores qui donnent 
accès à des réalités spirituelles dépassant largement 
l’expérience humaine ordinaire. L’interprétation artis-
tique peut ainsi devenir une porte d’entrée pour celles 
et ceux qui cherchent à découvrir et à comprendre l’es-
sentiel de Dieu et de son règne. Même des personnes 
qui se sont éloignées de Dieu ont vu leur attention 
éveillée par des expressions artistiques, souvent indi-
rectes, des vérités qui se trouvent dans la Bible.

Notre imagination est un don étonnant et précieux, un 
héritage transmis par notre Créateur plein d’amour. 
Elle constitue une dimension essentielle de notre hu-
manité, de ce qui nous rend semblables à Dieu. Com-
me l’affirme le poète Malcolm Guite, « l’imagination 
dévoile une réalité cachée, clarifie la vision et fait naître 

18   GUITE, Malcolm. Lifting the Veil, Imagination and the Kingdom of God. Baltimore : Square Halo Books, 2021, p. 79. Traduction libre.
19   Luc 10.21-37.

l’espérance ».18 Cette intuition permet d’éclairer l’in-
térêt croissant pour l’art sous toutes ses formes dans 
un monde fracturé, en quête pressante d’espérance.

Deux points doivent être clairement établis à ce stade. 
Premièrement, l’art ne doit jamais être instrumental-
isé à des fins de prédication ou de mobilisation. Une 
telle approche ne ferait que l’appauvrir. L’art possède 
une valeur intrinsèque et une voix singulière, reçues 
de Dieu dès la création ; il doit pouvoir s’exprimer libre-
ment, conformément à sa vocation. Deuxièmement, 
nos capacités rationnelles font pleinement partie de 
notre création divine, tout comme notre dimension 
imaginative et créative. L’une et l’autre constituent des 
composantes essentielles de notre humanité, créée 
à l’image de Dieu. L’objectif de cet article est précisé-
ment de favoriser une prise de conscience renouvelée 
et une appréciation plus juste de l’imagination et de 
la créativité, longtemps marginalisées dans la vie de 
l’Église moderne. Il ne s’agit en aucun cas d’opposer 
la raison à l’imagination, mais de les réconcilier afin 
qu’elles forment ensemble une force créative et intel-
ligible, capable d’exercer un pouvoir réellement trans-
formateur au cœur de notre culture.

La créativité à laquelle nous aspirons, celle qui trouve 
un écho profond en nous, prend racine dans l’acte 
créateur de Dieu. Son œuvre, dans le monde physique, 
s’étend des particules subatomiques les plus infimes 
jusqu’à l’univers en constante expansion. Pourtant, la 
création divine dépasse largement ce que nous pou-
vons observer au microscope ou au télescope ; elle va 
bien au-delà de ce que nous sommes capables de me-
surer ou d’analyser avec une précision scientifique. La 
créativité émane de l’esprit sans limites de notre Créa-
teur aimant, qui nous a également donné l’imagina-
tion, les émotions, l’intuition, la conscience et le sens 
du bien et du mal.

L’Évangile de Luc offre un exemple éclairant de la 
manière dont Jésus fait appel à l’imagination.19 Il af-
firme d’abord que Dieu le Père dépasse la capacité de 
compréhension de l’être humain, tout en précisant qu’il 
peut être révélé « à celui à qui le Fils veut se révéler ». 
Quelques versets plus loin, Jésus donne corps à cette 
révélation lorsqu’un spécialiste de la Loi cherche à le 
mettre à l’épreuve en lui demandant  : « Qui est mon 
prochain ? » (Lévitique  19.18) En guise de réponse, 
Jésus raconte une histoire qui sollicite directement 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

l’imagination de ses auditeurs. Malcolm Guite décrit 
cette scène de la manière suivante :

Lorsque Jésus raconte l’histoire du bon 
Samaritain, il tisse un récit qui a dû paraître, 
pour ses premiers auditeurs, à la fois hautement 
improbable, profondément captivant et 
profondément dérangeant. Il renverse les attentes, 
dévoile et remet en question des préjugés 
profondément ancrés, et propose une manière 
entièrement nouvelle de nous comprendre nous-
mêmes, de comprendre notre prochain — et, en 
définitive, de comprendre l’amour —, le tout par 
l’entremise d’une histoire « inventée ». Pourtant, 
celui qui raconte cette histoire est la Vérité elle-
même, et cette parabole, bien que fictive en 
apparence, demeure vraie.20

La vie et le ministère de Jésus montrent que l’art de ra-
conter des histoires sous forme de paraboles constitue 
un mode de communication à la fois subtil et puissant 
pour « ceux qui ont des oreilles pour entendre ». Tout 
art est fondamentalement suggestif : il ne communique 
pas de manière frontale, même lorsqu’il recourt aux 
mots. L’art est indirect ; il évoque, oriente, ouvre des 
pistes, sans jamais tout expliciter.21 Il soulève des ques-
tions et raconte des histoires qui lancent notre imagi-
nation sur des pistes. Parfois stimulant, parfois même 
subversif, il nous prend à contre-pied de manière 
déroutante et nous invite à repenser et à réévaluer 
des concepts établis. L’art se décline sous de multiples 
formes — musique, cinéma, illustration, peinture, 
poésie, danse, théâtre, entre autres. La rencontre 
avec une œuvre peut devenir, à travers l’expérience 
esthétique, un moment de découverte inattendu. Elle 
peut susciter, au plus profond de l’être, une vague de 
joie ou de tristesse, souvent à des moments tout à fait 
inattendus. 

Un abîme en appelle un autre, au grondement de 
tes cascades ; 
tous tes flots et tes lames ont déferlé sur moi. 
(Psaumes 42.8, BDS)

20   GUITE, Malcolm. Lifting the Veil, Imagination and the Kingdom of God. Baltimore : Square Halo Books, 2021, p. 26. Traduction libre.
21   THRALL, Stephen. Engaging in Art with Missional Intent: A Contextual Approach to Mission in France, Dallas, TX : Bakke Graduate University, 2005, p. 127-

128. Traduction libre.
22   BEGBIE, Jeremy. Voicing Creation’s Praise; Toward a Theology of the Arts. Edinburgh : T&T Clarke, 1991, p. 237. Traduction libre.
23   Ibid. Traduction libre.
24   TURNER, Steve. Imagine. A Vision for Christians in the Arts. Downers Grove : InterVarsity Press, 2001, p. 61. Traduction libre.
25   SAYERS, Dorothy L. The Man Born to Be King: A Play-Cycle on the Life of Our Lord and Saviour Jesus Christ. Eugene, OR : Wipf and Stock Publishers, 2011, 

p. 41. Traduction libre.

L’art communique fondamentalement de manière mét-
aphorique. Notre capacité à comprendre et à apprécier 
une métaphore repose sur « notre faculté imaginative 
à intégrer des éléments disparates en un sens nouveau 
et unique ».22 L’imagination est ainsi mobilisée pour 
opérer la fusion de réalités dissemblables.23 Jésus et 
les prophètes recourent largement à la métaphore 
pour communiquer des vérités relatives au Royaume 
de Dieu. Aucun être humain n’a fait l’expérience de ce 
Royaume dans sa plénitude ; et, pourtant, grâce à une 
métaphore, les Écritures nous aident à en comprendre 
la réalité.

L’art constitue un langage alternatif. Il ne crie pas et 
ne « prêche » pas ; il murmure, suggère et s’adresse di-
rectement au cœur. Par l’image, la musique, le récit 
ou les installations, l’art peut ouvrir le cœur humain à 
celui de Dieu. Le poète et écrivain britannique Steve 
Turner souligne que « l’art peut contribuer à préserver 
et à renouveler la culture », tout en procurant du plaisir 
à Dieu. Il ajoute que « l’art peut affiner le regard, ai-
guiser l’intellect, préserver la mémoire, éveiller la con-
science, approfondir la compréhension et rafraîchir le 
langage ».24

L’art peut être subversif — non pas de manière négative, 
mais en ce qu’il est capable de remettre en question 
des modes de pensée largement admis lorsqu’ils se 
révèlent injustes ou même destructeurs. Cette subver-
sion s’opère souvent par un retournement inattendu ou 
un point de vue surprenant qui déstabilise les repères 
établis — comme dans une pièce de théâtre ou un film 
— et oblige à s’arrêter pour réfléchir. Les écrits de Dor-
othy Sayers en offrent plusieurs exemples éclairants. 
Dans l’introduction de son livre The Man Born to Be 
King, elle écrit : « Dieu a été exécuté par des gens dou-
loureusement semblables à nous, dans une société 
très proche de la nôtre. Dans une nation célèbre pour 
son génie religieux et sous un gouvernement réputé 
pour son efficacité, il a été exécuté par une Église 
corrompue, un politicien hésitant et un prolétariat in-
constant, mené par des agitateurs professionnels. »25 
Pour Sayers, l’art subversif, s’il veut être véritablement 
efficace, doit impérativement faire preuve d’intégrité, 



11

demeurer fidèle à la vérité et refuser toute déforma-
tion de la réalité — même au service d’une conviction 
profondément ancrée. Les auteurs Ted Turnau et Ruth 
Naomi Floyd sont convaincus que « l’Église chrétienne 
et le monde postchrétien ont besoin d’œuvres subver-
sives de profondeur et de beauté ».26 C’est à ce genre 
d’art que semble penser Jacques Maritian lorsqu’il dé-
clare : « Dieu ne demande pas de l’art “religieux” ni de 
l’art “catholique”. Ce que Dieu désire pour lui-même, 
c’est l’art, avec toutes ses dents. »27

La formation et le soutien des artistes 
comme moteur d’engagement culturel de 
l’Église

L’engagement culturel créatif suppose une collabora-
tion étroite entre les artistes et les Églises. En Occident, 
ces dernières ont souvent privilégié une présentation 
essentiellement cognitive de l’Évangile, reléguant la 
créativité au second plan. Or, dans le contexte culturel 
actuel, l’apport des artistes au sein des communautés 
ecclésiales s’avère indispensable pour susciter des con-
versations porteuses de sens et établir un véritable di-
alogue avec la culture dans laquelle nous vivons. C’est 
dans cette perspective que Turnau et Floyd appellent 
l’Église à « planter des oasis d’imagination »28, qu’ils 
définissent comme « des œuvres créatives qui invitent 
chrétiens et non-chrétiens à entrer en dialogue »29.

L’art produit par des artistes talentueux déploie toute 
sa portée lorsqu’il est pleinement contextualisé, c’est-à-
dire lorsqu’il émerge d’un environnement culturel pré-
cis et s’en nourrit. Les artistes engagés dans leur cul-
ture, animés par l’amour des personnes et par l’amour 
de Dieu, créent naturellement des œuvres qui susci-
tent la réflexion et ouvrent le dialogue. Les personnes 
— elles aussi créées à l’image de Dieu — entrent alors 
en résonance avec des œuvres authentiques, nées d’un 
amour véritable. Comme le souligne justement cette 
affirmation, « lorsque les artistes trouvent leur place et 
jouissent d’une véritable liberté d’expression au sein 
des Églises, leur contribution peut être profonde, mul-
tiple et féconde ».30 Dès lors, des questions s’imposent 
pour les communautés chrétiennes désireuses de 

26   TURNAU, Ted et Ruth Naomi Floyd, Imagination Manifesto, London : Inter-Varsity Press, 2023, p. 60. Traduction libre.
27   MARITAIN, Jacques. Art and Scholasticism With Other Essays. Cité parmi les citations de Jacques Maritain dans Goodreads. https://www.goodreads.com/au-

thor/quotes/103364.Jacques_Maritain (consulté le 25 novembre 2025). Traduction libre.
28   TURNAU, Ted et Ruth Naomi Floyd, Imagination Manifesto, London : Inter-Varsity Press, 2023, p. 58. Traduction libre.
29   Ibid. Traduction libre.
30   Dans un courriel personnel de Jérémie Corbeau à Steve Thrall, daté du 19 juin 2025.
31   SMITH-KINGSTON, Christa. Christian Artists as Transformational Leaders in Post-Christian Francophone Quebec, Dallas, TX : Bakke Graduate University, 

2022, p. 7. Traduction libre.
32   Ibid, p. 13-14. Traduction libre.

planter des « oasis d’imagination » (pour reprendre 
l’expression de Turnau et Floyd). Par où commenc-
er ? De quoi les artistes ont-ils besoin pour s’épanouir 
et créer librement des œuvres capables d’interpeller 
une culture profondément sécularisée ? Et que faut-il 
mettre en place pour voir émerger des artistes recon-
nus dans leur domaine, tout en étant des leaders chré-
tiens respectés ?

Christa Smith-Kingston écrit  : « En tant qu’artiste et 
praticienne du milieu urbain, je suis passionnée par 
la découverte d’un discipulat contextualisé pour les ar-
tistes chrétiens, afin qu’ils puissent devenir des agents 
de transformation dans la ville. »31 Smith-Kingston a 
articulé la démarche de sa recherche doctorale menée 
à Montréal autour de la question centrale suivante  : 
comment un artiste chrétien peut-il devenir un leader 
transformationnel dans un Québec francophone post-
chrétien ? À cette question s’en ajoutait une autre, tout 
aussi déterminante : de quels outils les artistes chré-
tiens ont-ils besoin pour le développement de leur car-
actère et de leur leadership, ainsi que pour acquérir 
une véritable intelligence contextuelle ?32 Trois répons-
es importantes ont émergé de ses entretiens avec des 
artistes chrétiens en ce qui concerne les outils néces-
saires : la relation, la solitude et la communauté.

Par connexion, les artistes entendent avant tout la ca-
pacité de savoir qui ils sont, de reconnaître leurs forces 
ainsi que leurs faiblesses. Ils font preuve d’authenticité, 
sont à l’aise avec eux-mêmes et ne cherchent pas à de-
venir quelqu’un d’autre. Lorsqu’ils se sentent profondé-
ment ancrés dans leur contexte culturel et pleinement 
intégrés à celui-ci, ils sont alors en mesure de s’adress-
er à leur milieu de façon pertinente. Par conséquent, 
leur art reflète cette connexion et ce dialogue avec la 
culture qui l’a vu naître, rejoignant les personnes qui 
y sont exposées. Pour les artistes chrétiens, la dimen-
sion la plus fondamentale de cette connexion demeure 
leur relation avec Dieu. Cet enracinement relationnel 
leur procure un appui solide, notamment dans les mo-
ments de pression et de vulnérabilité. 

La solitude constitue le deuxième facteur jugé essen-

https://www.goodreads.com/work/quotes/2427090
https://www.goodreads.com/author/quotes/103364.Jacques_Maritain
https://www.goodreads.com/author/quotes/103364.Jacques_Maritain


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

tiel par les artistes interrogés. À leurs yeux, des temps 
de retrait sont indispensables pour développer une dis-
cipline de prière et de méditation, ainsi qu’une concen-
tration profonde sur l’œuvre en cours de création. Le 
soin porté à leur monde intérieur est déterminant pour 
que leur travail demeure sain et fécond. La plupart 
décrivent d’ailleurs des expériences de concentration 
intense et ininterrompue, au cours desquelles ils se 
laissent entièrement absorber par leur création, pour 
n’en émerger que plusieurs heures plus tard, souvent 
surpris par le temps écoulé.

Le troisième facteur clé mentionné par les artistes 
chrétiens interrogés est la communauté. Les artistes 
expriment un profond besoin d’être entourés d’autres 
artistes et de leaders qui les aiment et qui leur font 
confiance. Une telle communauté constitue un espace 
sécurisant, où ils peuvent prendre des risques et recev-
oir des retours solides de personnes qui les connais-
sent réellement. Les artistes en stimulent d’autres  : 
ils partagent des idées, s’inspirent mutuellement et 
apprennent les uns des autres. Cette forme de pollini-
sation croisée est essentielle à la créativité. Comme 
le souligne cette observation, « le mythe du “génie 
solitaire” entretient l’idée que les plus grands esprits 
ont accompli leurs exploits seuls, alors que, dans bien 
des cas, la collaboration avec d’autres a été détermi-
nante ». 33 La collaboration entre artistes est d’ailleurs 
inspirante à observer. Même des créateurs issus de 
disciplines très différentes découvrent des points de 
convergence qui donnent naissance à des œuvres 
uniques. Comme l’exprime bien cette affirmation, « la 
création de quelque chose de beau dans un monde 
brisé peut être une tâche éprouvante, et elle ne peut 
se faire seule ».34 Plus la tâche est complexe, plus le 
soutien et les encouragements des autres deviennent 
indispensables pour produire des œuvres artistiques 
de qualité. Jésus lui-même nous invite à évaluer à par-
tir du fruit, du résultat (Matthieu 7.16). À cet égard, il 
est juste de conclure que « l’art s’épanouit là où une 
communauté fonctionne bien ».35

Les Églises gagneraient à devenir de telles com-
munautés. Un artiste chrétien interrogé à Montréal 
souligne que « les artistes ont un élan naturel vers 

33   TEIXEIRA, Fernando et Izabela Cardozo. « The “lone genius” myth: Why even great minds collaborate ». BBC, 12 mars 2021. https://www.bbc.com/worklife/
article/20210308-the-lone-genius-myth-why-even-great-minds-collaborate (consulté le 6 novembre 2025). Traduction libre.

34   PETERSON, Andrew. Adorning the Dark, Nashville : B&H Publishing, 2019, quatrième de couverture. Traduction libre.
35   CARR, Jez. Introduction at Hutchmoot UK 2025. Swanwick, UK. 10 juillet 2025. Traduction libre.
36   SMITH-KINGSTON, Christa. Christian Artists as Transformational Leaders in Post-Christian Francophone Quebec, Dallas, TX : Bakke Graduate University, 

2022, p. 97. Traduction libre.
37   Ibid., p. 96. Traduction libre.

l’innovation, et toutes les Églises ne sont pas prêtes à 
l’accueillir. Valoriser les artistes suppose donc que les 
mentors et les responsables sachent écouter et qu’ils 
les abordent avec ouverture et curiosité ».36 Dans le 
même esprit, un pasteur parisien m’expliquait réce-
mment être conscient de la présence de plusieurs 
artistes professionnels au sein de sa communauté et 
s’interroger sur la manière de prendre soin d’eux pour 
soutenir leur vocation artistique. Il leur a posé des 
questions pertinentes et a écouté attentivement les 
réponses formulées. 

Il arrive que des pasteurs éprouvent des difficultés à tra-
vailler avec des artistes, car le type d’accompagnement 
requis s’éloigne des tâches pastorales qu’ils accomplis-
sent de façon habituelle. Les artistes tendent à faire 
preuve d’une grande sensibilité et à vivre les réalités 
avec intensité. Penseurs intuitifs et profonds, ils sont 
généralement peu enclins aux réponses tranchées ou 
simplistes face à l’existence. Leurs processus de réflex-
ion s’écartent fréquemment de la « norme », ce qui les 
amène à traiter l’information autrement. Ils s’intègrent 
difficilement dans un moule — et sont souvent 
davantage portés à le remettre en question qu’à s’y 
conformer. Les artistes luttent parfois avec des idées 
et des concepts pendant des jours, voire des semaines, 
un cheminement qui conduit souvent à la production 
de leurs œuvres les plus abouties. Ces particularités 
constituent précisément ce qui les rend aptes à 
répondre à l’appel que Dieu leur adresse. Pourtant, 
de nombreux artistes expriment la souffrance de ne 
pas se sentir compris, ni même pleinement accueillis, 
au sein de leurs Églises. Il apparaît donc essentiel 
que celles et ceux dont le cœur est tourné vers Jésus 
apprennent à discerner les besoins spécifiques des 
artistes chrétiens afin de leur offrir un soutien adéquat 
et de favoriser leur plein épanouissement dans la 
vocation que Dieu leur a confiée.

Le point de départ, comme pour toute démarche 
ministérielle, consiste à apprendre à aimer l’artiste. 
Un artiste chrétien interrogé à Montréal l’exprime 
ainsi  : « Les leaders et les mentors ne peuvent pas 
se contenter d’aimer les arts ; ils doivent aussi aimer 
les artistes ».37 Pour que cet amour soit authentique, 

https://www.bbc.com/worklife/article/20210308-the-lone-genius-myth-why-even-great-minds-collaborate
https://www.bbc.com/worklife/article/20210308-the-lone-genius-myth-why-even-great-minds-collaborate


13

il doit se traduire par des gestes concrets permettant 
aux artistes de s’épanouir pleinement. 

L’une des voies pour y parvenir consiste à prendre le 
temps de se familiariser avec l’art et le monde artis-
tique. Le langage de l’art et ses modes de fonctionne-
ment demeurent souvent étrangers à de nombreuses 
personnes au sein des Églises, en particulier chez 
les pasteurs formés dans des écoles bibliques ou des 
séminaires où l’art est rarement perçu comme étant 
en lien direct avec la vocation ministérielle. Pourtant, 
l’apprentissage de ce langage s’avère indispensable si 
l’on souhaite accueillir les arts et reconnaître les ar-
tistes que Dieu a donnés aux communautés ecclésia-
les. Comme tout apprentissage linguistique, celui-ci 
requiert du temps et de l’humilité. Poser des questions 
aux artistes au sujet de leur vocation, de leur proces-
sus créatif, de leur formation ou encore de leurs sourc-
es d’inspiration constitue une démarche essentielle 
pour progresser dans la compréhension des arts. À 
cet égard, l’artiste visuel Bruce Herman souligne que 
ce dont nous avons le plus besoin est simplement de 
« regarder, de nous rendre disponibles, de nous laisser 
emmener quelque part », même si l’œuvre suscite un 
malaise — une réaction qu’il juge acceptable, pourvu 
qu’elle soit honnête. « Mais il faut prendre le temps 
nécessaire de vraiment regarder, de suspendre son 
jugement. Le spectateur doit suffisamment faire confi-
ance à son intuition pour accepter de regarder ».38

Les artistes sont, par nature, des figures publiques, et 
tout artiste engagé — même introverti — est appelé à 
exposer régulièrement son travail au regard d’autrui, 
ce qui le place dans une position de vulnérabilité. Des 

38   HERMAN, Bruce. « But What Does it Mean? The Idolatry of Explanation », publication Substack, 16 novembre 2025. https://bruceherman981369.substack.
com/?utm_source=substack&utm_medium=email (consulté le 18 novembre 2025). Traduction libre.

39   TURNAU, Ted et Ruth Naomi Floyd, Imagination Manifesto, London : Inter-Varsity Press, 2023, p. 119. Traduction libre.

pièces de théâtre ou des chorégraphies longuement 
répétées sont ultimement présentées devant public ; 
des séries de peintures ou de sculptures sont exposées 
dans des lieux ouverts à tous, puis soumises au regard 
critique du public et parfois aussi des médias. Ces 
représentations ne sont généralement pas conçues 
pour un public ecclésial ou spécifiquement chrétien, 
mais pour le grand public, aux côtés d’autres artistes, 
producteurs ou galeristes qui ne partagent pas néces-
sairement la foi chrétienne. Cette réalité peut suscit-
er un certain malaise chez des membres de l’Église 
qui ne comprennent pas toujours la démarche artis-
tique en cours. À partir de sa propre expérience, la 
chanteuse de jazz et compositrice Ruth Naomi Floyd 
affirme que l’une des manières les plus fécondes de 
soutenir et d’encourager les créatifs consiste à leur 
offrir « le don de notre présence ».39 Elle entend par 
là que les responsables d’Église et les membres des 
communautés chrétiennes — y compris celles et ceux 
qui ne saisissent pas pleinement l’œuvre présentée — 
se doivent d’être présents lors de concerts, de spec-
tacles et d’expositions. La présence d’un visage ami, 
attentif et bienveillant dans la foule peut faire toute la 
différence lors d’une prestation publique. Aimer les 
artistes peut ainsi se vivre simplement en se rendant 
disponibles pour écouter et accueillir leur travail. 

Votre présence au vernissage d’une exposition vous of-
fre également l’occasion de découvrir le monde dans le-
quel évolue votre connaissance. Vous y rencontrez ses 
proches, ainsi que d’autres artistes de la scène locale. 
Elle sera souvent fière de vous présenter comme une 
personne de son Église. De plus, lorsque cela est pos-
sible, l’achat d’une œuvre lors de la soirée d’ouverture 
constitue une manière particulièrement concrète de 
manifester son soutien. La présence d’un point rouge 
apposé sur une œuvre, indiquant qu’elle a été vendue, 
représente un encouragement significatif pour l’artiste 
et peut également inciter d’autres personnes à faire 
l’acquisition d’une œuvre.

Les communautés chrétiennes qui choisissent de de-
venir des oasis d’imagination nourrissant la créativité 
sont appelées à s’inscrire dans le long terme. Cultiver 
une imagination capable de soutenir les artistes dans 
leur travail ne relève pas d’un processus rapide ou 
immédiat. À la différence d’un potager — où le travail 
de la terre permet d’espérer une récolte en quelques 

https://bruceherman981369.substack.com/?utm_source=substack&utm_medium=email
https://bruceherman981369.substack.com/?utm_source=substack&utm_medium=email


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

mois —, la création d’un environnement artistique por-
teur s’apparente davantage à la plantation d’un verger. 
Planter, tailler et prendre soin de jeunes arbres ex-
igent patience et investissement. Au début, les fruits 
sont rares. Mais à mesure que les arbres mûrissent, 
une abondance de bons fruits est produite pendant 
de nombreuses années, voire sur plusieurs généra-
tions. « L’Église chrétienne et le monde postchrétien 
ont besoin d’œuvres subversives, profondes et belles. 
Nous avons besoin d’oasis. Nous avons besoin d’un en-
gagement commun à long terme envers les personnes 
douées de créativité, capables de créer ces oasis. »40

Le développement d’une communauté capable de sou-
tenir et de valoriser les artistes n’est pas forcément 
chose facile au départ. Il peut toutefois être utile de 
s’inspirer des principes du développement commu-
nautaire basé sur les atouts (Assets Based Community 
Development, ou ABCD) pour y arriver. L’ABCD met 
l’accent sur la découverte des atouts — ou des dons 
— qui existent déjà dans le contexte local. Une telle 
démarche ne nécessite pas de faire appel à des per-
sonnes venues de l’extérieur ; cette approche présup-
pose plutôt que tous les éléments nécessaires à la vie 
communautaire sont déjà présents. Le défi consiste 
donc à les repérer et à les célébrer. Cela peut se faire 
grâce à une succession de petites étapes. Où les ar-
tistes donnent-ils le meilleur d’eux-mêmes ? De quelles 
manières les Églises et les ministères réussissent-ils 
déjà à soutenir et à valoriser leurs artistes ? Cette ap-
proche rejoint ce que l’Écriture nous enseigne : Dieu 
accorde à chacun des dons destinés à fortifier le corps 
tout entier (1 Corinthiens 12). Une communauté véri-
tablement porteuse pour les artistes ne repose pas 
uniquement sur la diversité des dons artistiques ; elle 
requiert également d’autres compétences, notamment 
celles de personnes douées pour l’innovation et dis-
posant de savoir-faire en gestion, en vente et en pro-
motion. 41

Si les communautés ont appris à véritablement con-
naître et aimer leurs artistes, elles doivent alors leur 
accorder une confiance suffisante pour leur laisser 
une réelle liberté dans leur processus créatif. Comme 
indiqué précédemment, les artistes pensent et agis-
sent souvent différemment — et c’est précisément ce 
qu’il faut pour arriver à créer. Ils sont généralement à 
l’aise de collaborer avec une grande diversité d’actrices 

40   Ibid., p. 60. Traduction libre.
41   ABCD Institute, https://abcdinstitute.org/content.aspx?page_id=22&club_id=104994&module_id=654231.

et d’acteurs culturels et d’interagir à un niveau profond 
en tant qu’artistes reconnus et respectés. Une commu-
nauté solide et bienveillante offre un cadre sécurisant 
qui permet aux artistes de prendre des risques et d’ex-
périmenter. Les responsables d’Église qui ne sont pas 
eux-mêmes artistes gagneront à demeurer disponibles 
pour offrir soutien et discernement, sans interférer 
indûment dans les démarches créatives. Lorsque les 
artistes sont respectés et reconnus comme des lead-
ers chrétiens dignes de confiance, des résultats inat-
tendus émergent souvent. 

 Une communauté en développement qui soutient les 
artistes doit pouvoir s’appuyer sur des artistes matures, 
disposés à enseigner et à former d’autres artistes — y 
compris celles et ceux dont les compétences pour-
raient un jour dépasser celles de leurs mentors. Dans 
les passages de l’Exode évoqués plus haut, Betsaléel 
et Oholiab ne sont pas seulement dotés de capacités 
artistiques leur permettant de créer la beauté à partir 
de l’or, de l’argent, du bronze, du bois et des tissus ; ils 
reçoivent également la capacité et le mandat explicites 
de transmettre leur savoir-faire et leur art à d’autres 
(Exode  35.34). L’enseignement constructif, tout com-
me la critique mutuelle entre artistes, constitue un élé-
ment essentiel de l’apprentissage, de la croissance et 
de l’émergence de nouvelles œuvres.

https://abcdinstitute.org/content.aspx?page_id=22&club_id=104994&module_id=654231


15

Conclusion

En Occident, la société séculière a largement rompu 
avec ses racines chrétiennes. L’Église est consciente 
de ce tournant, mais elle éprouve des difficultés à 
communiquer la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ de 
manière pertinente et audible. Parallèlement, l’art ex-
erce une attraction notable sur le cœur de nombreus-
es personnes, les engageant dans une quête spiritu-
elle qu’elles n’avaient pas nécessairement identifiée 
auparavant, mais à laquelle elles aspirent désormais. 
Bien que l’Église commence à reconnaître cette soif 
croissante de spiritualité et de transcendance, elle de-
meure souvent hésitante, voire craintive, à l’idée de 
s’aventurer dans un domaine qu’elle perçoit comme 
flou ou difficile à maîtriser. Or, les artistes présents 
au sein des communautés chrétiennes sont particu-
lièrement bien placés pour accompagner l’Église dans 
l’exploration de nouvelles manières de rejoindre le 
monde.

Le Dr George Hobson soutient que « les chrétiens sont 
appelés à répondre à cette faim en explorant les voies 
par lesquelles l’Esprit Saint cherche à redynamiser 
l’Église. Je suis convaincu que l’un des moyens les plus 
déterminants pour y parvenir consiste à faire émerger 
et à appeler des artistes de tout premier plan, désireux 
de créer des œuvres belles et capables, quel que soit le 
médium, de trouver un langage apte à glorifier Dieu à 
travers leurs créations artistiques ».42 

Un cadre théologique solide portant sur la création, 
l’imagination et l’art est indispensable pour donner 
à l’Église l’assurance nécessaire pour répondre de 
manière créative à cette aspiration croissante au sein 
de la société. Les chrétiens mûrs engagés dans des 
pratiques artistiques doivent être reconnus, valorisés 
et soutenus par leurs communautés ecclésiales, afin 
de créer des pièces de théâtre, des films, des œuvres 
musicales et visuelles capables de communiquer avec 
force et de devenir de véritables agents de transforma-
tion au cœur de la vie sociale. Le défi que Steve Turner 
adresse tant aux artistes chrétiens qu’à l’Église s’in-
scrit dans cette perspective  : « Imaginez un art auda-
cieux, complexe et subtil ! Imaginez une musique, des 
films, des livres et des peintures de la plus haute qual-
ité ! Imaginez un art qui imprègne la société, qui remet 
en question en profondeur la pensée conventionnelle 

42   HOBSON, George. Talk on Poetry at Art and Faith Conference, Canterbury. Canterbury, UK : 4 février 2012, p. 9, traduction libre.
43   TURNER, Steve. Imagine. A Vision for Christians in the Arts. Downers Grove : InterVarsity Press, 2001, quatrième de couverture. Traduction libre.
44   TURNAU, Ted et Ruth Naomi Floyd, Imagination Manifesto, London : Inter-Varsity Press, 2023, p. 60. Traduction libre.

et les normes morales établies ! Imaginez que tout cela 
soit créé par des chrétiens ! »43

Pour qu’une église — ou, plus largement, le corps du 
Christ — puisse donner aux artistes les moyens de 
devenir des agents de transformation au service du 
Royaume de Dieu, il est nécessaire de voir émerger 
des « oasis d’imagination » au sein des communautés 
chrétiennes. Le professeur Ted Turnau et l’artiste Ruth 
Naomi Floyd invitent à envisager ce que pourrait sus-
citer une telle dynamique :

Et si l’Église chrétienne encourageait activement 
de jeunes personnes talentueuses à s’engager 
dans les arts et le milieu du divertissement ? Et 
si, génération après génération, elle formait des 
scénaristes, des autrices, des acteurs, ainsi que des 
producteurs capables de montrer ce que signifie être 
chrétien, en explorant avec finesse la complexité de 
l’existence humaine et la valeur de la miséricorde et 
de la dignité humaine ? Et si l’Église formait, au fil 
des générations, des peintres, des photographes et 
des cinéastes capables de saisir à la fois la beauté 
et la laideur, la joie et la souffrance de la condition 
humaine, d’une manière qui oriente le regard au-
delà de ce qui est immédiatement visible ? Et si elle 
formait également des musiciennes et des chanteurs 
qui ne se limitent pas aux chants de louange, mais 
qui composent aussi des œuvres de protestation, de 
lamentation et de célébration, offertes à toutes et à 
tous, portées par des mélodies mémorables et des 
paroles d’une lucidité parfois dérangeante ?44

Les Églises qui s’engagent à long terme dans le dével-
oppement d’oasis d’imagination deviennent, avec le 
temps, de véritables estuaires fertiles pour les artistes 
et les personnes créatives. De ces lieux émergent des 
œuvres nouvelles qui s’imprègnent de la culture et in-
vitent à faire l’expérience de la crainte, de l’émerveille-
ment et de la beauté du Créateur.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Cet article rend compte de la recherche effectuée 
en théologie pratique sur le sujet d’une pratique du 
théâtre selon une perspective spirituelle. Il expose en 
substance le cheminement de l’étude, de la définition 
du sujet traité aux conclusions de l’analyse de la pra-
tique, éclairée par l’étude biblique et la réflexion théo-
logique. 

Examiner une pratique artistique  
à dimension spirituelle

Dans le cadre de ma maîtrise en théologie, je me suis 
intéressée à la pratique du théâtre en milieu ecclé-
sial. Mon expérience personnelle dans ce domaine 
a fait émerger plusieurs interrogations. Lors de mes 
recherches, j’ai découvert que la fusion des arts et de 
la foi soulève des problématiques complexes, notam-
ment du point de vue du théologien qui réfléchit sur 
l’art.

En pratique, j’ai pu constater que l’art dramatique est 
très peu développé en Église alors qu’il pourrait ou-
vrir un espace de dialogue avec la société. Il pourrait 
contribuer au partage de la foi chrétienne. Souvent, 
la maîtrise artistique et la profondeur spirituelle font 
défaut dans les spectacles produits. Ces observations 
ont fait naître chez moi des questionnements qui m’ont 
conduite à m’interroger sur les facteurs qui pourraient 
expliquer le sous-développement de cette pratique du 
théâtre en Église.

Des pasteurs et des artistes chrétiens ont été inter-
rogés pour comprendre comment cette pratique du 
théâtre est envisagée et mise en œuvre dans leur mi-
lieu. Je cherche également à recenser les obstacles à 
cette pratique corrélée à la vocation spirituelle d’un 
artiste qui désire partager sa foi. Je préciserai simple-
ment que le type de théâtre dont il est question dans 
cette recherche se situe dans cette liberté du chré-
tien-artiste, qui laissera l’espace de son art ouvert à la 
transcendance qui l’habite tout en laissant au public 

1   Ici, l’usage de la majuscule est intentionnel, le terme se rapportant à Dieu lui-même.
2   Matthieu 28.19

qui reçoit l’œuvre la liberté requise pour l’interpré-
ter. Le théâtre n’est ainsi pas réduit à un instrument 
au sens purement utilitaire. Il n’est pas non plus un 
support d’idées que l’on cherche à imposer dans l’es-
prit d’individus. Il serait davantage un instrument ar-
tistique qui emprunte d’autres voies pour exprimer ce 
qui anime l’artiste. Le théâtre devient alors un moyen 
d’expression, un lieu de partage, de discussion et de 
rencontre. 

En somme, l’objet de cette recherche constitue la pra-
tique du théâtre dans une perspective de manifestation 
et de partage des éléments invisibles, perçus et expéri-
mentés par le praticien qui vit sa foi. Ainsi, la pratique 
du théâtre est envisagée, pour cette étude, dans une 
optique spirituelle. L’artiste chrétien cherche à laisser 
l’Auteur1 de son expérience de foi et de salut envahir 
ses créations. Sa pratique vise à communiquer les réa-
lités du royaume de Dieu. En cela, elle répond à la mis-
sion laissée par Christ à ses disciples2. Il est important 
de préciser que le théâtre n’est pas prétexte pour véhi-
culer un message évangélique, mais il est pleinement 
art à part entière, investi pour donner corps à ce qui 
anime l’artiste. Notre étude s’est portée précisément 
sur l’art du théâtre pensé dans une optique mission-
naire et ministérielle. Il faut donc entrevoir la pratique 
du théâtre qui fait l’objet de cette recherche sous cet 
angle. Je cherche à comprendre si cette perspective 
est déjà envisagée par les pasteurs et les artistes ou 
si elle peut l’être. Quelques églises évangéliques du 
Grand Montréal constituent le lieu d’investigation. La 
réflexion qui guide cette recherche, donc, se situe dans 
le cadre de la tradition protestante évangélique.

Ma question de recherche est la suivante  : pourquoi 
la pratique d’un théâtre, qui contribue au partage de 
la foi chrétienne, est-elle peu développée au sein des 
Églises évangéliques du Grand Montréal ?

À la Recherche d’un Théâtre Consacré :  
Entre Obstacles et Représentations

Elodie Parize



17

Deux objectifs principaux orientent la recherche :

•	 découvrir ce que pensent des responsables d’Ég-
lises et des artistes chrétiens issus de commu-
nautés évangéliques du Grand Montréal au sujet 
de la pratique du théâtre ; et

•	 recenser les obstacles à la pratique d’un théâtre 
corrélée à la vocation spirituelle d’un artiste qui 
désire partager sa foi.

La méthodologie employée est celle de la théolo-
gie pratique. On peut la nommer « métaméthode », 
puisque ses trois temps nécessiteront la mise en 
œuvre de différentes méthodes complémentaires. On 
peut ainsi nommer les trois moments principaux de 
cette méthodologie  : le premier est celui de l’analyse 
fine d’une pratique qui pose question (ou problème)3 ; le 
deuxième se concentre sur l’élaboration d’un discours 
théologique à partir de l’analyse de la pratique et avec 
l’apport d’autres sources externes, comme les sciences 
humaines ; le troisième constitue le réinvestissement 
de la pratique. L’entrevue semi-dirigée a constitué le 
moyen principal de collectes de données pour cette 
recherche.

Résultats de l’étude sur le terrain

On a donc choisi d’interroger six participants  : trois 
pasteurs et trois chrétiens artistes. On s’est intéressé 
à leurs expériences personnelles pour comprendre 
comment ils perçoivent l’art du théâtre et comment 
ils en envisagent la pratique selon une perspective 
spirituelle. Les premiers types de participants 
possèdent une influence majeure sur ce qui émane de 
la congrégation et les seconds se trouvent au cœur de 
la pratique artistique en tant que chrétiens et membres 
d’une Église.

L’art du théâtre envisagé par les participants pas-
teurs : vision de l’art séculier et spirituel issue de 
leur propre expérience

Tous les participants pasteurs possèdent une expé-
rience de plus de dix années dans le ministère pasto-
ral. Deux d’entre eux ont entre 55 et 65 ans. Un seul 
est trentenaire. Ils représentent trois Églises évangé-

3   « Au plan systémique, la pratique apparaît comme un système d’actions et d’interactions complexes, orienté vers une fin, comportant des relations de coordina-
tion et de subordination, réglé par des règles de différents types. Ce système est situé dans un contexte qui l’influence, lui donne signification et est influencé 
par lui » (Nadeau, 1993, p. 105).

4   Propos utilisé par les participants.

liques situées dans trois régions différentes du Grand 
Montréal  : la Rive-Nord, la Rive-Sud et l’île de Mon-
tréal.

Au travers de l’entrevue semi-dirigée, on cherche à 
comprendre comment les pasteurs définissent l’art 
du théâtre et comment ils pourraient imaginer un 
théâtre à portée spirituelle. Les pasteurs interrogés 
ont une représentation distincte du théâtre séculier 
et du théâtre à portée spirituelle, influencée par leur 
expérience personnelle en tant que spectateurs et par 
leurs attentes spécifiques. Pour ce qui concerne l’art 
du théâtre tel qu’il se développe dans le milieu sécu-
lier, les participants pasteurs ont peu d’expérience 
comme spectateurs. Leurs interactions avec le théâtre 
s’orientent principalement vers les productions organi-
sées par l’Église, notamment lors des fêtes de Pâques 
et de Noël. Leur conception du théâtre repose donc 
sur une trame narrative issue d’un texte, interprétée 
par des acteurs en présence et mise en scène de ma-
nière formelle. Ils sont conscients qu’il existe d’autres 
formes de théâtre, mais ne les connaissent pas vrai-
ment. En somme, l’analyse des données montre que 
la parole des acteurs circulant sur scène et racontant 
une histoire constitue un élément essentiel dans la dé-
finition du théâtre pour les participants pasteurs. 

Pour ce qui concerne un théâtre à portée spirituelle, 
les pasteurs s’y réfèrent spontanément en le nommant 
« théâtre chrétien ». On observe que cette appellation 
véhicule des connotations négatives, telles que « qué-
taine »4, ringard, désuet et médiocre. Les intrigues 
sont souvent perçues comme simplistes, se résumant 
à l’histoire d’un personnage perdu qui se convertit, la 
conversion servant de solution au problème et donc de 
dénouement de l’intrigue. Cette représentation néga-
tive est renforcée par des clichés narratifs et de mise 
en scène, comme l’apparition d’une mélodie jouée au 
piano pour accompagner la scène de conversion.

Pour concevoir une œuvre théâtrale pertinente, les 
pasteurs interrogés soulignent l’importance de l’ori-
ginalité, de l’excellence et du lien avec la culture du 
milieu. Ils insistent sur la nécessité de se démarquer 
des intrigues simplistes et de créer des œuvres qui ré-
sonnent à la fois auprès des chrétiens et des non-chré-



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

tiens. D’après ces données, on peut discerner le risque 
encouru par le « théâtre chrétien » de décrédibiliser la 
spiritualité chrétienne en la réduisant à une voie facile 
pour résoudre tous les problèmes, au lieu de refléter la 
profondeur de la relation entre Dieu et l’humain.

Cette perception négative d’un théâtre à portée spiri-
tuelle, combinée à une méconnaissance des pratiques 
théâtrales séculières, entraîne une méfiance des pas-
teurs envers cet art. Ils reconnaissent néanmoins que 
le théâtre peut avoir un impact sur les spectateurs et 
porter un message. Or, la prédication, sous sa forme 
traditionnelle, demeure centrale. Les données per-
mettent de conclure qu’elle apparaît comme une forme 
supérieure de proclamation de la Parole de Dieu, 
puisqu’elle permet un appel explicite à la prise de 
décision. Elle établit un recul intellectuel qui permet 
d’opérer des choix réfléchis et demeure une forme tra-
ditionnelle de communication durable. La prédication 
après les spectacles, sous forme de discours explicite, 
est donc considérée comme nécessaire.

La mise en œuvre d’un théâtre à portée spirituelle 
dans les Églises du Grand Montréal  : réalités 
du terrain et obstacles, tels que perçus par les 
pasteurs participants

Dans le Grand Montréal, les productions théâtrales 
à portée spirituelle se limitent principalement à des 
spectacles organisés par les Églises dans le cadre 
des fêtes de Noël et de Pâques. Ces moments sont ju-
gés propices pour inviter des non-croyants à l’Église, 
créant ainsi des occasions opportunes pour le partage 
de la foi. Le développement de l’élément scénique et 
spectaculaire s’opère donc dans un cadre temporel et 
thématique précis, attirant un public plus large que ce-
lui du dimanche matin, grâce à l’attrait de ces célébra-
tions. Ces spectacles sont souvent davantage centrés 
sur le chant liturgique, relié aux saisons de Pâques 
ou de Noël, plutôt que sur une véritable pratique théâ-
trale. Il s’agit généralement de concerts mis en scène 
dans lesquels une intrigue se greffe autour de la per-
formance musicale. In fine, les réponses démontrent 
que ce type de pratique n’est pas développée dans le 
Grand Montréal. 

Les pasteurs interrogés s’accordent néanmoins pour 
reconnaître que le théâtre peut servir de voix complé-
mentaire à la prédication et avoir une portée spirituelle 
significative. L’analyse des données révèle également 

la conception des participants de ce type de théâtre : il 
doit comporter la présentation de l’Évangile. On relève 
de plus la volonté d’engendrer des résultats concrets 
à la suite du spectacle, ce qui implique une réflexion 
sur l’impact et les retombées de ces productions sur 
le public. 

Les freins relevés dans l’analyse des entrevues pour-
raient expliquer pourquoi cet art n’a pas été dévelop-
pé sous un angle spirituel. En effet, le développement 
du théâtre à portée spirituelle dans le Grand Montréal 
rencontre plusieurs obstacles significatifs que nous 
énumérons ci-dessous par souci de clarté et de conci-
sion :

•	 des réticences et une conception négative : Les 
pasteurs expriment une réticence due à la repré-
sentation négative du théâtre à portée spirituelle, 
souvent perçu comme « quétaine », ringard ou dé-
suet. La complexité de traiter le spirituel de ma-
nière pertinente sans tomber dans ces clichés est 
un défi majeur.

•	 une trop grande mobilisation de ressources  : 
Produire une pièce de théâtre demande une quan-
tité considérable de travail. Trouver un équilibre 
avec les autres ministères de l’Église rend ce type 
de projet difficilement supportable. De plus, il est 
compliqué de mobiliser des bénévoles, particuliè-
rement en dehors des périodes de Pâques et de 
Noël. Les bénévoles disponibles ne sont souvent 
pas formés ou sont déjà occupés par leurs emplois, 
ce qui entraîne une production de qualité médiocre 
et d’allure amateur.

•	 le manque de compétences et de praticiens : Il 
existe un manque de personnes maîtrisant l’art 
théâtral, capables de créer et de porter de tels 
projets. L’absence d’œuvres représentatives perti-
nentes et de ressources pour la création favorise 
la stagnation du développement de l’art du théâtre 
dans une perspective différente de ce qui est pro-
duit dans le milieu séculier.

•	 une pratique sans successeurs : Pour minimiser 
les risques, les pasteurs évoquent le fait d’inclure 
des enfants et des adolescents dans des produc-
tions plus théâtrales, privilégiant ainsi le côté af-
fectif pour créer un lien avec les spectateurs et 
tirer profit de leur indulgence quant à la qualité 
de ce qui est présenté. Cependant, cette solution 



19

ne résout pas le problème de la mobilisation de 
jeunes praticiens et n’assure pas la pérennité de 
la pratique théâtrale qui reste sporadique et sans 
successeurs.

•	 un parti pris : Le développement de cet axe repose 
sur un choix. L’Église veut-elle prendre les risques 
inhérents à la pratique, investir son temps et ses 
ressources pour ce type de projets ? La question 
lancée par plusieurs participants demeure ou-
verte. L’absence de cette pratique sur notre terrain 
d’investigation pourrait bien être lue comme une 
réponse à cette question. 

•	 la concurrence avec la culture séculière : D’après 
les participants, la culture séculière dans le Grand 
Montréal semble moins favoriser le développement 
du théâtre, les gens préférant souvent se divertir 
au cinéma, lors de concerts ou de spectacles 
d’humour. La crainte de restreindre le public avec 
ce type d’art conduit les pasteurs à opter pour des 
formes qui semblent plus populaires, comme la 
musique.

Le développement du théâtre à portée spirituelle 
dans le Grand Montréal est freiné par des obstacles 
significatifs. On relève néanmoins la conscience de 
bénéfices que pourrait apporter le développement 
de cette pratique. Des enjeux sont cependant à 
considérer pour créer et produire des œuvres de 
qualité, spirituellement pertinentes, qui sauront se 
relier à la culture contemporaine.

Le théâtre selon les artistes : perspectives issues 
de leur parcours artistique

Les trois participants artistes interrogés côtoient le mi-
lieu théâtral montréalais. L’un est étudiant en théâtre 
dans un cégep anglophone. Un autre est diplômé 
d’une école de théâtre musical et occupe divers em-
plois en tant que performeur dans une compagnie qui 
organise des fêtes d’anniversaire, directeur artistique 
d’événements au sein de son Église et professeur pri-
vé. Le dernier participant a obtenu une maîtrise en jeu 
et enseigne le théâtre depuis dix ans. Il donne égale-
ment des cours privés dans le domaine du performatif 
pour des artistes multidisciplinaires. On notera qu’il 
est aussi issu du milieu anglophone de Montréal. On 
cherche à comprendre quelle est leur expérience du 
théâtre et comment s’oriente leur pratique. Deux des 
participants artistes expriment une affection particu-

lière pour le théâtre de l’absurde. Ce genre théâtral, 
qui encourage la réflexion et la remise en question des 
conventions, est apprécié pour sa capacité à susciter 
des débats profonds. Cependant, ils reconnaissent 
également que ce type de théâtre peut être complexe 
et parfois difficile à saisir pour le public.

Les propos des participants artistes rejoignent ceux 
des pasteurs en confirmant que les périodes de Noël et 
de Pâques sont les saisons privilégiées par les Églises 
pour la production de spectacles. Ils observent que 
ces moments incitent à de riches discussions avec les 
spectateurs après les représentations. L’analyse des 
données démontre également que plusieurs facteurs 
déterminent l’orientation de la pratique. Elle est condi-
tionnée par le contexte de vie des artistes, le type d’em-
ploi qu’ils occupent et la foi qu’ils professent. La né-
cessité exerce une influence considérable sur ce qu’ils 
choisissent de faire. Leur état matrimonial et leurs res-
ponsabilités familiales accroissent la pression liée au 
besoin de subvenir à leurs besoins et, par conséquent, 
orientent leur pratique. En général, le comédien doit 
trouver différentes sources de revenus. Il est, par 
conséquent, encore plus ardu de s’investir bénévole-
ment dans des projets artistiques. La difficulté est ac-
crue lorsque le praticien a une famille à sa charge. Par 
ailleurs, l’un des participants mentionne qu’il est très 
rare de s’épanouir artistiquement lorsque la pratique 
de son art est le seul moyen de subsistance.

La foi de l’artiste constitue aussi un facteur qui in-
fluence sa pratique artistique. Elle conditionne ce qu’il 
va accepter de faire. L’un des participants mentionne 
qu’il lui serait difficile d’incarner un rôle s’opposant à 
ses valeurs pour une production qui transmet des prin-
cipes qui lui sont aussi opposés. Une rupture entre sa 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

vision du monde et celle du milieu séculier s’est opé-
rée au moment de sa conversion et complexifie au-
jourd’hui son rapport à la pratique du théâtre tel qu’il 
est déeloppé dans le milieu séculier. Une tension entre 
la foi des artistes et les productions séculières, ainsi 
qu’entre l’investissement artistique de ces personnes 
dans l’Église et leur implication dans des productions 
séculières, s’est aussi révélée dans l’analyse des don-
nées. Cette dualité est accentuée par les difficultés à 
s’investir dans des projets bénévoles, non par manque 
de volonté, mais en raison des contraintes financières 
et familiales. Il apparaît donc plus difficile pour un 
artiste professionnel de s’investir bénévolement dans 
des projets artistiques produits par des Églises.

La mise en œuvre d’un théâtre à portée 
spirituelle par les Églises du Grand Montréal : 
réalité du terrain et obstacles selon les artistes 
participants

Les artistes interrogés sont unanimes sur le fait que 
le théâtre établit un cadre idéal pour offrir une autre 
vision du monde, partager les réalités invisibles du 
Royaume de Dieu et avoir un impact sur la réalité du 
spectateur. Le théâtre est perçu comme un moyen per-
tinent de partager ce qui fonde la foi, non pas en pré-
sentant des pièces explicitement « chrétiennes5 », mais 
en invitant les gens à réfléchir autrement et en leur 
enseignant d’une manière différente. Véritable science 
de l’humain et lieu d’apprentissage de l’empathie, le 
théâtre offre, de plus, un cadre propice au développe-
ment et au partage de la foi, perçue comme une voie 
privilégiée pour accéder à l’intelligence de la Parole.

Un artiste observe la survalorisation du rationnel dans 
les milieux ecclésiaux tout en rappelant que l’expé-
rience de conversion n’est pas purement intellectuelle. 
D’après lui, le théâtre peut être ce lieu où l’on apprend 
à ressentir, où l’on expérimente la vie pour accéder à 
une compréhension plus profonde de l’autre et de Dieu. 
Selon l’un des participants, cet apprentissage permet 
de comprendre davantage les Écritures et offre la pos-
sibilité de répondre au mandat donné par Christ, soit 
d’aimer son prochain comme soi-même. Le spectacle 
théâtral est aussi envisagé comme un déclencheur de 
transformations personnelles réelles, ayant un impact 
sur les spectateurs par la prise de conscience, l’iden-
tification aux personnages et la réception d’images 

5   Propos employés par plusieurs participants.

fortes qui s’impriment dans leur mémoire. Il existerait 
une continuité entre le lieu de la fiction et la vie des 
spectateurs, le théâtre produisant une action dans le 
réel. Les artistes avancent l’idée que les spectacles 
créés par les Églises ne prennent pas suffisamment 
en compte la réalité de la vie, ce qui limite l’accès à 
une compréhension plus profonde de la puissance de 
Dieu.

Les participants artistes considèrent aussi la narra-
tion comme un élément central dans la manière de 
communiquer les réalités invisibles du Royaume de 
Dieu. Sans qu’aucune question ne leur soit posée au 
sujet de la prédication, ils mentionnent que la rationa-
lisation est valorisée au détriment de l’émotion, tandis 
que l’explication informative l’est au détriment d’autres 
formes de communication. Ainsi, dans le milieu ecclé-
sial, cela se traduit par la valorisation de la prédication 
au détriment d’autres moyens de transmission. La ten-
dance à vouloir tout expliquer conduit les prédicateurs 
à demander que les métaphores utilisées dans le spec-
tacle de Noël ou de Pâques soient explicitées. Un par-
ticipant observe que cet impératif pourrait être motivé 
par la volonté de s’assurer que le public saisisse clai-
rement ce qui est présenté. La prédication, telle qu’elle 
est pratiquée en Église, devient indispensable, car, 
d’après beaucoup de pasteurs, elle est la forme qui gé-
nère des prises de décisions de la part des auditeurs. 
Les participants artistes, sans dévaloriser la forme de 
la prédication, avancent que Dieu se dévoile aussi par 
d’autres formes de communication, dont la narration 
et la fiction. Une histoire permet de concevoir d’autres 
réalités. La narration conduit à la connaissance de 
Dieu en ce qu’elle exerce une influence sur la percep-
tion que l’on peut avoir de la réalité. D’après les parti-
cipants artistes, il est essentiel de créer des histoires 
qui favorisent une vision du monde différente et qui 
explorent de nouvelles manières de partager les réali-
tés invisibles du Royaume de Dieu.

L’analyse des données recueillies démontre la sen-
sibilité des artistes face aux récits. Ils considèrent la 
narration comme un vecteur de révélation divine. Dieu 
peut utiliser un récit — qu’il soit fictif ou non — pour 
amener une personne à le connaître. Les artistes par-
ticipants observent que la Bible n’est pas une compila-
tion de lois et d’événements historiques ; Dieu s’est fait 



21

connaître par des récits divers et des genres littéraires 
variés. Le discours explicatif n’est pas le seul mode de 
communication employé par Dieu. Cette observation 
peut nous conduire à questionner le mode de par-
tage des réalités invisibles du Royaume de Dieu dans 
l’Église et en dehors de celle-ci. Il ne s’agit pas de mi-
nimiser l’importance de la prédication telle qu’elle est 
pratiquée traditionnellement, mais d’explorer d’autres 
voies pour multiplier les modes de communication, 
qui méritent tout autant d’être valorisés et développés.

Ils soulèvent également que chaque artiste possède 
une vocation particulière  : certains cherchent à être 
des témoins dans le milieu séculier, en s’immergeant 
parmi les non-chrétiens, tout en faisant face aux 
obstacles et aux tentations de ce milieu. D’autres se 
concentrent sur la formation de disciples par leur art 
ou la défense de causes rattachées aux principes de 
la foi chrétienne. Cependant, la création d’œuvres qui 
communiquent les réalités invisibles du Royaume n’est 
pas une aspiration commune parmi les artistes interro-
gés. Aucun des participants n’aspire à cette vocation et 
ils connaissent peu de personnes ayant cet appel par-

ticulier. Deux participants remarquent néanmoins la 
difficulté d’avoir un impact marquant dans le milieu en 
exécutant simplement des rôles dictés par le créateur 
de l’œuvre. L’analyse des données issues des entrevues 
réalisées auprès des participants artistes dresse un 
portrait identique à celui qu’ont dépeint les pasteurs. 
Ils soulèvent la place centrale accordée au discours 
explicatif, à la rationalisation au détriment des autres 
formes de communication et de la prise en compte du 
domaine émotionnel. Ils manifestent une conscience 
de l’impact des récits sur la construction d’une vision 
du monde, ainsi que sur l’intelligence de la foi et de la 
Parole de Dieu, conduisant à une meilleure connais-
sance de sa personne.

Les participants artistes ont également recensé les 
obstacles qui nuisent au développement de la pratique 
théâtrale. Ils rapportent être confrontés à des obsta-
cles relevant de trois catégories : le milieu séculier, le 
milieu ecclésial et le champ même de la pratique. Les 
données recueillies sont synthétisées dans le tableau 
ci-dessous. 

Des Obstacles à La Pratique Du Théâtre

Le Milieu  
Séculier

•	 Le cadre restrictif de la fonction d’exécutant : l’acteur accomplit la vision du producteur et 
du créateur, ce qui limite sa sphère d’influence. De ce fait, les producteurs imposent souvent 
des valeurs opposées à celles du Royaume de Dieu.

•	 L’influence de l’industrie : des thématiques problématiques sont privilégiées, notamment 
des sujets ténébreux, la monstration de la souffrance humaine et la nudité.

•	 L’accès limité aux subventions : il est difficile d’obtenir du financement public pour des 
projets artistiques à portée spirituelle.

•	 Une représentation négative de la foi chrétienne : les participants chrétiens artistes 
rapportent être victimes de rejet, de discrimination et de marginalisation vécus en raison de 
leur foi. Les notions de spiritualité sont accueillies, tandis que celles liées à la spiritualité 
chrétienne et au religieux ne le sont pas. Dans le milieu artistique, le christianisme apparaît 
comme aliénant et contraignant.Barrière de moins à franchir



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Conclusion des données des deux groupes de 
participants 

Les données des entrevues faites auprès des deux 
groupes de participants permettent d’identifier des in-
formations similaires. On peut déjà confirmer le peu 
de soutien offert par les Églises aux artistes pour déve-
lopper leur art. Les entrevues des pasteurs mettent en 
exergue différents obstacles liés aux ressources maté-
rielles et humaines des assemblées. Il apparaît difficile 
d’intégrer la pratique du théâtre dans le quotidien de 
l’Église. Noël et Pâques restent les deux moments de 
l’année où la théâtralité émerge au sein de concerts 

musicaux. La représentation du théâtre issu des 
Églises que possèdent les pasteurs les amène à mani-
fester des réticences face à ce type d’art. La connota-
tion négative de ce théâtre provient d’une pratique non 
maîtrisée.

La centralité de la prédication comme moyen pouvant 
amener l’auditeur à se positionner par rapport au mes-
sage pourrait expliquer le rôle annexe accordé aux arts, 
et particulièrement, à l’art du théâtre. Les artistes in-
terrogés ne s’opposent pas à cette forme de communi-
cation, mais ils soulignent la possibilité et la nécessité 

Le Milieu  
Ecclésial

•	 Le manque de praticiens : il y a peu de praticiens chrétiens.
•	 Le manque de soutien : il existe peu d’occasions de créer et on note une absence de soutien 

de la part des Églises.
•	 Le contentement ecclésial : l’Église se satisfait de ses spectacles saisonniers.
•	 La réticence pastorale : le corps pastoral est réticent à l’idée de créer des pièces théâtrales 

en raison des risques liés à leur réception. Il craint de ne pas atteindre un public aussi large 
qu’avec un concert.

•	 L’Église méconnaît la nature et les enjeux de l’art ainsi que ses effets sur le cœur humain : 
le manque de prise de conscience de l’importance des arts se traduit dans les priorités 
fixées, entraînant une pénurie de financement et une faible attention portée aux projets 
artistiques.

•	 L’absence d’œuvres significatives : la mémoire collective de l’Église n’a pas conservé 
d’œuvres représentatives d’une pratique pertinente. Le manque d’investissement ne permet 
pas de voir émerger des œuvres significatives, car les praticiens n’ont pas les moyens de s’y 
consacrer tout en subvenant à leurs besoins.

•	 Le système de bénévolat : la plupart des spectacles reposent sur l’engagement de 
bénévoles, ce qui limite leur durabilité à long terme.

La Nature  
du Théâtre  
Lui-Même

•	 Le cadre restrictif de la fonction d’exécutant : l’acteur accomplit la vision du producteur et 
du créateur, ce qui limite sa sphère d’influence. De ce fait, les producteurs imposent souvent 
des valeurs opposées à celles du Royaume de Dieu.

•	 L’influence de l’industrie : des thématiques problématiques sont privilégiées, notamment 
des sujets ténébreux, la monstration de la souffrance humaine et la nudité.

•	 L’accès limité aux subventions : il est difficile d’obtenir du financement public pour des 
projets artistiques à portée spirituelle.

•	 Une représentation négative de la foi chrétienne : les participants chrétiens artistes 
rapportent être victimes de rejet, de discrimination et de marginalisation vécus en raison de 
leur foi. Les notions de spiritualité sont accueillies, tandis que celles liées à la spiritualité 
chrétienne et au religieux ne le sont pas. Dans le milieu artistique, le christianisme apparaît 
comme aliénant et contraignant.Barrière de moins à franchir



23

de s’exprimer autrement. L’importance de la narration, 
de l’émotionnel et de l’image apparaît comme autant 
de clés de compréhension, alors que, d’après les don-
nées issues des pasteurs, l’émotion serait à considérer 
avec prudence, bien qu’ils ne la rejettent pas non plus. 

Les deux groupes de participants s’accordent sur le fait 
que le théâtre peut avoir un impact et contribuer au par-
tage de la foi. Or, dans la réalité du milieu, il demeure 
peu développé par manque de praticiens, d’Églises in-
vestissant dans ce domaine et d’une réflexion élargie 
sur les manières diverses de proclamer la Parole de 
Dieu pour atteindre un public fermé à l’Église et aux 
sermons. De plus, les deux groupes de participants at-
testent l’existence d’un rapport difficile entre l’Église 
et la société québécoise. L’artiste chrétien peut se voir 
marginalisé dans son milieu professionnel et l’Église 
peine à intéresser un plus large public, lorsqu’on consi-
dère le nombre de personnes qui composent la popu-
lation. Ces faits devraient nous conduire à explorer 
des voies différentes pour communiquer, dialoguer et 
partager avec nos contemporains. 

Réflexion théologique et découvertes

Les données recueillies peuvent être organisées en 
deux sous-ensembles, révélant pourquoi le théâtre à 
portée spirituelle ne se développe pas. Les obstacles 
incluent des raisons pragmatiques et des facteurs liés 
à la conception de la diffusion de la Parole de Dieu 
dans notre contexte ecclésial.

L’enjeu de la transmission de la Parole de Dieu 
dans un régime chrétien

Il est très intéressant d’observer comment l’élément 
de la prédication a émergé dans le discours des parti-
cipants artistes alors qu’aucune question ne la traitait 
directement. Les différentes perspectives des partici-
pants concernant la manière de communiquer la Pa-
role de Dieu soulèvent de nombreuses interrogations 
complexes. D’une part, on comprend le souci pastoral 
de poursuivre le travail de communication de la Pa-
role de Dieu principalement par la prédication tra-
ditionnelle, sous la forme d’un discours explicatif et 
argumentatif, qui se veut clair et direct. La Parole est 
présentée à la raison des auditeurs qui pourraient se 
positionner de manière plus éclairée. D’autre part, on 
entrevoit une autre perspective avancée par les parti-
cipants artistes : le récit comme accès à la vérité. L’in-

tention de ne pas occulter les aspects métaphoriques 
et émotionnels des narrations mènerait vers une 
autre voie de compréhension des réalités invisibles 
du Royaume de Dieu. Ces sensibilités différentes sont 
riches et méritent d’être explorées. Un enjeu majeur 
émerge donc des données recueillies, soit la manière 
dont on conçoit la communication de la Parole de Dieu 
au sein des Églises évangéliques. 

Notre réflexion théologique s’articule donc autour de 
l’expérience de la transmission de la Parole, que l’on 
mettra en corrélation avec une expérience similaire 
présente dans les Écritures. Le texte de Matthieu, 
au chapitre  13.1-23, s’avère pertinent pour effectuer 
notre corrélation critique. L’étude de cette péricope a 
été faite selon les procédés de l’analyse littéraire, qui 
correspondent davantage au genre narratif du texte 
choisi. On y observe Jésus racontant une parabole trai-
tant de la transmission et de la réception de la Parole 
du Règne. Les disciples interrogent Jésus sur l’utili-
sation de cette forme de récit fictif. Ce passage nous 
offre ainsi plusieurs perspectives : celle de la parabole 
en tant que discours narratif utilisé par Jésus, celle 
du cheminement de la Parole transmise et reçue, au 
cœur même du récit, et celle de sa finalité, éclairée par 
la réponse de Jésus aux disciples qui s’interrogent sur 
les motifs de son usage. On présentera ici les obser-
vations majeures issues de l’analyse du texte biblique. 

La parabole du semeur : une mise en abyme du 
thème de la Parole du Règne

La péricope de Matthieu, au chapitre  13.1-18, rend 
compte du mystère du Royaume des cieux. On peut 
d’emblée établir un lien entre la posture de nos contem-
porains désinformés en ce qui concerne la connais-
sance de Dieu et celle des auditeurs auxquels Jésus 
s’adresse. Le Christ choisit d’aborder un sujet mysté-
rieux pour ceux qui l’entendent au travers d’un récit 
fictif fondé sur des figures métaphoriques. Le mode 
de dévoilement du mystère choisi par Jésus interroge-
ra les disciples qui demeurent perplexes autant par la 
forme employée que par son contenu. Cet extrait du 
récit matthéen pourra nous éclairer sur ce choix et sur 
la visée de ce mode de communication.

On observe trois mouvements dans cette péricope : le 
récit de la parabole, l’interrogation des disciples suivie 
de la réponse de Jésus et l’interprétation de la para-
bole données aux disciples.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Le récit de la parabole

L’analyse de cette péricope nous permet d’observer 
comment Jésus communique des réalités spirituelles 
aux foules à l’aide de paraboles qui se présentent 
comme des récits fictifs. La disposition spatiale, pour 
laquelle Jésus opte, définit l’interaction entre les au-
diteurs et lui-même : un face-à-face qui n’est pas sans 
rappeler le concept de théâtralité. Le Christ parle en 
paraboles, ce qui suscite l’interrogation des disciples 
sur ce mode de communication. On peut y lire la per-
plexité des disciples devant une forme qui ne commu-
nique pas directement un message clair. 

On observe l’apparition d’un personnage animé qui 
est celui du semeur. Il est celui qui va amorcer l’ac-
tion du récit. Il sort pour semer et, tandis qu’il répand 
la semence, d’autres événements, indépendants de 
sa volonté se produisent. Alors que le début du récit 
met l’accent sur le personnage du semeur, la suite de 
l’histoire suivra le parcours de la semence qui tombe 
en différents lieux. L’auditeur est invité à suivre le par-
cours de semences qui ne parviennent pas à croître. 
Trois lieux favoriseront l’échec de la germination  : le 
long du chemin (v. 4), les endroits pierreux (v. 5-6) et le 
sol épineux (v. 7‑8). Pour chaque semence avortée, un 
élément extérieur est venu anéantir la puissance de vie 
qu’elle contient. Le lieu est propice à cet anéantisse-
ment. Ainsi, le long du chemin, les semences sont ex-
posées aux oiseaux qui les mangent. Dans les endroits 
pierreux, elles poussent, mais le soleil les brûle et les 
dessèche à cause du manque de racines profondes. 
Parmi les épines, elles sont étouffées. Les oiseaux, le 
soleil et les épines sont autant d’éléments destructeurs 
auxquels les lieux exposent la semence.

Le quatrième lieu sera celui du succès. Il apparaît à 
la fin de la parabole. Les semences tombées dans la 
bonne terre produisent du fruit. On constate une diver-
sité de résultats. Ce lieu est propice à la germination 
et, donc, à la récolte. Une phrase conclut la parabole. 
Elle laisse entendre la voix du narrateur qui interpelle 
ses auditeurs en s’adressant directement à eux : « Que 
celui qui a des oreilles entende ! » (v.  9) Jésus n’offre 
pas d’explications, mais indique que cette parabole 
contient une parole à comprendre. Cette conclusion 
lui donne un caractère énigmatique (Cazeau, 2009, 
p. 292-293). La parabole reste en suspens. Seul l’au-
diteur attentif et capable d’entendre pourra accéder 
au sens implicite de l’histoire. De fait, ce caractère 
énigmatique de la parabole suscite une interrogation 
de la part des disciples qui questionnent Jésus sur son 
mode de communication. 

Questionnement des disciples et 
réponse de Jésus 

Jésus apporte trois raisons qui motivent l’emploi de 
cette forme de communication. La première distingue 
ceux à qui cette connaissance a été donnée et ceux à 
qui elle n’a pas été donnée. Elle insiste sur un fait préa-
lable : le don déjà reçu ou non. La seconde explication 
met l’accent sur un état actuel et une action future  : 
on accordera des biens à ceux qui en possèdent déjà, 
tandis qu’on en retirera à ceux qui n’en ont pas. On 
perçoit, dans ces deux premières explications, une ac-
tion extérieure de don ou de retrait. Un dispensateur 
transcende l’humain qui reçoit, en fonction du type de 
récepteur qu’il incarne, selon qu’il est disciple de Jé-
sus ou non. La troisième raison, qui succède aux deux 
premières, se focalise sur la vue et l’ouïe des auditeurs 
qui ne sont pas disciples. L’action de s’adresser à eux 
en paraboles met en évidence leur aveuglement et leur 
surdité. Pourrait-on avancer qu’elle les confirme ? La 
parabole place chacun devant les mystères du Règne. 
Jésus dévoile, mais le propos demeure voilé. 

On peut comprendre que le cheminement de la Parole 
débute à l’extérieur de soi avant d’atteindre sa propre 
intériorité. La Parole s’entend et se voit. Elle est à la 
fois signe du langage projeté en fréquences sonores et 
signe écrit pour ceux qui ont accès à la parole écrite. 
La Parole s’incarne aussi dans les œuvres de Jésus. 
On l’appréhende par la vue des signes, au sens évangé-
lique du terme et non plus linguistique. Jésus incarne 
cette Parole et l’accomplit  : il est le signe visible du 



25

Royaume des cieux qui s’établit. Les yeux et les oreilles 
sont les premiers vecteurs de ce qui est perçu dans le 
monde sensible. Il est intéressant de noter que c’est 
dans le monde tangible que se manifeste ce qui nous 
transcende. Cet entendement génère un changement 
d’attitude qui mène, chez la personne qui comprend, 
à Christ qui guérit. Jésus est celui qui opère l’action 
ultime de la guérison de l’humain, qu’on peut entendre 
au sens physique et spirituel. On comprend que la Pa-
role conduit au Christ qui agit au cœur même de l’exis-
tence de l’être qui voit, qui entend, qui comprend et 
qui change. On ne peut être bénéficiaire de l’œuvre du 
Christ sans, d’abord, « faire demi-tour » (v. 15 b). 

Chacun voit et entend, mais tous n’accèdent pas à la 
compréhension du contenu. Si le peuple n’accède pas à 
la connaissance des réalités spirituelles dévoilées par 
Jésus, c’est parce qu’il s’est endurci. Il ne s’ouvre pas à 
cette connaissance. Jésus ne force pas la transmission 
de son message. Toutefois, en dévoilant les mystères 
du Règne des cieux, par l’entremise de paraboles, il 
manifeste leur dureté, qui n’est que l’accomplissement 
de la prophétie d’Ésaïe citée.

L’interprétation de la parabole 
dévoilée aux disciples

Jésus offre une explication succincte de la parabole à 
ses disciples. On observe l’effacement du personnage 
du semeur et l’apparition de l’humain confronté à la 
Parole du Règne comme sujet central du récit. Jésus 
conserve plusieurs tournures métaphoriques qu’il en-
tremêle à des références concrètes de la réalité des 
disciples. Les références implicites sont clairement 
transmises aux disciples, alors qu’elles demeurent voi-
lées pour la foule. Le verset 19 pose les fondements 
interprétatifs de toute la parabole et permet de suivre 
la suite de l’explication : la Parole du Règne est semée 
dans le cœur de l’humain. Chaque lieu métaphorique 
indique un mode de réception ou de conservation de la 
Parole. Ainsi, il ne s’agit pas uniquement de la recevoir 
ou de l’accueillir ; il faut pouvoir la conserver.

Le rapport de l’individu avec les obstacles extérieurs 
conditionne ce que produira la Parole du Règne dans 
son être. Le cœur d’un humain se présente comme 
l’unique lieu de réception de la Parole. Le sort de la 
semence déposée en ce lieu est déterminé par l’écoute 
de l’individu. L’auditeur possède la clé d’interprétation 
du véritable sujet et du lieu de la parabole. Ainsi, qu’il 

s’agisse d’endroits pierreux, de terrain épineux ou de 
terre fertile, le lieu de l’ensemencement demeure le 
cœur de l’humain. Seul l’individu peut choisir de don-
ner accès à cet endroit. La Parole du Règne, qui peut 
générer la croissance concrète du vivant, perçue à tra-
vers la métaphore végétale, accède au cœur de l’hu-
main, où se produira la mort de la semence de vie ou 
son développement logique.

Comme le récit de la parabole le suggère, le type de 
terrain induit des obstacles qui lui correspondent. De 
même, on peut avancer que le cœur de l’humain l’expo-
sera à certains obstacles : l’incompréhension de la Pa-
role du Règne, le manque de racines, les inquiétudes 
et l’attrait des richesses de ce monde. Deux cas d’en-
semencement s’opposent radicalement : celui qui com-
prend et celui qui ne comprend pas. Dans le premier, 
la Parole du Règne disparaît. Dans le second, elle pro-
duit du fruit. Les deux autres cas, qui se trouvent entre 
ces deux opposés, concernent ceux qui accueillent la 
Parole, mais ne parviennent pas à la conserver à cause 
d’obstacles insurmontables. L’importance du cœur, de 
l’écoute et de la conservation de cette Parole est souli-
gnée au sein de cette parabole. L’idée de conservation 
de la Parole fait écho à la fin de l’évangile de Matthieu, 
qui s’achève avec l’envoi des disciples dans le monde 
pour faire de tous les gens de toutes les nations des 
disciples. Jésus demande à ses disciples, entre autres, 
d’enseigner aux gens à garder tout ce que Jésus leur a 
commandé (Matthieu 28.20). La Parole du règne s’en-
tend, se reçoit et se conserve. La durée permet l’abou-
tissement de la germination. Le nombre d’échecs dans 
la parabole pourrait rendre compte des nombreux 
obstacles qui peuvent s’ériger contre cette Parole. On 
comprend que toutes les semences auraient pu pro-
duire du fruit. La Parole du Règne génère un résultat 
concret. Malgré les échecs visibles, elle continuera de 
germer dans les cœurs qui entendent et comprennent. 

Le récit fictif de la parabole voile et dévoile. Jésus ap-
pelle l’auditeur à saisir ce qu’il entend. Le caractère 
métaphorique contenu dans ce discours narratif fictif 
induit une action de la part de celui qui voit et entend. 
L’appel à entendre se présente comme un appel au po-
sitionnement. La forme du récit fictif et la part de mys-
tère ne s’opposent pas à la prise de décision. Cela vient 
nuancer directement le critère qui distingue la pré-
dication et la pratique du théâtre à portée spirituelle 
d’après les participants pasteurs. L’appel à la prise de 
décision n’est pas restreint à une forme de discours en 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

particulier. On observe ici que Jésus engage la respon-
sabilité de l’auditeur dans le processus de compréhen-
sion grâce à la fiction. Le fait de ne pas tout expliquer 
accroît l’appel au positionnement : l’auditeur se trouve 
lui-même face au choix de chercher à comprendre. Jé-
sus ne fait pas l’effort d’interprétation à sa place. Ce 
procédé pourrait éclairer nos façons de communiquer 
avec des gens qui ne sont pas disciples.

Interroger nos représentations de la 
transmission de la Parole du Règne 

La prédication, conçue comme une forme discursive 
explicative et argumentative, occupe aujourd’hui une 
place prépondérante comme mode de transmission 
des Écritures. Cette prépondérance traduit le désir 
d’offrir un cadre optimal pour la communication de la 
Parole, que l’on peut rapprocher du questionnement 
des disciples au sujet du mode discursif de la parabole.

Cela conduit à simplifier la forme pour éviter toute 
distorsion du message ou toute entrave émotionnelle 
à un choix lucide. Ces intentions sont primordiales ; 
toutefois, il convient d’interroger les conceptions tradi-
tionnelles du discours de la prédication comme cadre 
dominant de communication de la Parole de Dieu. Il 
ne s’agit pas de dénigrer la prédication ni de propo-
ser un autre mode d’exposition des Écritures pour le 
culte, mais plutôt de questionner ces représentations 
à la lumière de notre analyse biblique. Cette démarche 
pourrait bousculer nos modes de pensée et, par consé-
quent, élargir le champ de nos pratiques. 

On peut relever que la parabole représente plus du 
tiers des paroles de Jésus rapportées dans les Écri-
tures (Djaballah, 2017, p.  1196). D’après l’étude du 
genre de la parabole développée dans la recherche, on 
peut proposer les critères suivants pour la définir :

1.	 La parabole est un récit fictionnel bref : Jésus 
adopte la posture d’un auteur-narrateur-inter-
prète.

2.	 Elle se fonde sur un rapport analogique entre la 
réalité connue des auditeurs et la figuration d’une 
réalité spirituelle inconnue.

3.	 Le traitement de la réalité connue possède un 
caractère subversif ou surprenant qui interpelle 
l’auditeur.

4.	 Son caractère énigmatique voile le message en 

même temps qu’il le dévoile.
5.	 L’auditeur est appelé à se positionner face à la 

parabole ou, du moins, à chercher à découvrir le 
sens véritable du récit.

6.	 La parabole s’établit dans un rapport fiducial, 
pour reprendre le terme de Duponcheele. On ne 
peut comprendre son sens qu’en considérant la 
relation qui existe entre l’émetteur et l’auditeur. 
La révélation s’opère par Christ, en Christ et pour 
Christ.

7.	 La parabole remplit les fonctions d’enseignement, 
de révélation de réalités spirituelles cachées, de 
distinction des auditeurs et d’appel à la transfor-
mation de vie.

Le discours narratif ne doit pas être relégué au second 
plan au profit d’un exposé oral relevant davantage du 
discours argumentatif et explicatif, une forme discur-
sive couramment employée en rhétorique. Cette der-
nière est l’art d’argumenter dans le but de persuader. 
Dans ses formes originelles, elle suit principalement 
les traditions aristotélicienne, cicéronienne et quinti-
lienne (Bury, 2001, p. 358-361). Il s’agit, entre autres, 
d’exposer, d’illustrer, d’émouvoir et de prouver. Plu-
sieurs procédés rhétoriques permettent de construire 
ces discours davantage fondés sur la capacité de rai-
sonner logiquement. Les figures de style peuvent être 
utilisées dans ce type de discours, mais elles ne le 
fondent pas. Elles servent un type de communication 
qui ne cherche pas à créer d’autres rapports entre si-
gnifiants et signifiés. En cela, il se veut plus univoque. 
La prédication s’approche davantage de cette forme 
de discours. En partant de ces observations, on peut 
s’interroger sur le critère qui distingue la forme ar-
tistique du théâtre à portée spirituelle de celle de la 
prédication, héritière de la rhétorique, soit l’incitation 
à une prise de décision de la part de l’auditoire. La pré-
dication, héritière de la Réforme, présente, elle aussi, 
des enjeux majeurs à considérer. La fiabilité peut être 
nuancée et le cadre qu’elle impose peut constituer un 
obstacle pour nos contemporains désintéressés de la 
foi chrétienne.

De fait, on comprend que les représentations de la 
prédication, qui en font un mode de communication 
perçu comme plus fiable et donc majoritairement em-
ployé au sein de l’Église, proviennent pour une grande 
part de l’héritage de la tradition réformée (Deneken et 
Parmentier, 2010, p. 13). Or, la question de la fiabilité 



27

pourrait être nuancée. La révolution socioculturelle 
des années 1960, les recherches en littérature et en 
sciences de la communication apportent des constats 
qui modifient la perception de l’homilétique. Ainsi, ré-
péter un texte n’évite pas les « débordements interpré-
tatifs » (op. cit., p. 22). Le prédicateur doit donc effec-
tuer un travail textuel rigoureux et faire preuve d’une 
foi authentique, et se montrer pertinent dans le choix 
des mots qui composeront son discours. Ainsi, même 
la bonne volonté du prédicateur ne le met pas à l’abri 
d’exprimer une opinion possiblement erronée, d’exer-
cer une emprise émotionnelle sur son auditoire ou de 
ne pas lui offrir un cadre propice à un positionnement 
lucide. La prédication n’offre donc pas la garantie d’un 
message plus orthodoxe et plus clair. L’auditeur ne 
se trouve pas forcément dans une meilleure posture 
pour opérer un choix, car il entend un exposé oral lo-
gique, explicatif et démonstratif. Par conséquent, la 
perception d’un mode de communication plus fiable 
pourrait maintenir nos pratiques dans un cadre domi-
nant, procurant un sentiment de sécurité qui restreint 
la diffusion de la Parole du Règne. Il est important de 
spécifier tout de même que, si la prédication requiert 
une grande vigilance de la part du prédicateur, l’artiste 
disciple de Christ n’est pas moins concerné par ces en-
jeux majeurs et les écueils mentionnés.

On relèvera également l’observation de Theissen, qui 
qualifie la prédication de « communication filtrée » au 
sens de filtres protecteurs (Deneken et Parmentier, 
2010, p.  21). Ceux-ci permettent la communication 
d’une parole engagée, personnelle, protégée par le 
culte et par le texte biblique. Ainsi, le cadre, le lieu, 
les codes et la responsabilité de l’auditeur demeurent 
le cadre privilégié dans lequel s’opère l’annonce de la 
Parole divine. Par conséquent, nos concitoyens non 
chrétiens présents lors des fêtes de Pâques et de Noël 
doivent de prime abord accepter de se conformer à 
ce cadre. Il s’agit d’une première prise de décision qui 
n’est pas aisée, comme le rapportent les participants 
de notre recherche. Accepter de se positionner face à 
un prédicateur qui donne la Parole à entendre requiert 
une certaine capacité de l’individu à dépasser les re-
présentations collectives de la religion dans la région 
du Grand Montréal. On craint communément l’infanti-
lisation et la manipulation. L’émancipation face au re-
ligieux apparaît comme un progrès. Ainsi, pour beau-
coup, revenir à la religion en tant que fidèle à l’écoute 
pourrait être perçu comme un acte de régression.

Dans ce contexte de méfiance et de méconnaissance, 
il convient d’interroger nos pratiques de communica-
tion des réalités invisibles du Royaume de Dieu pour 
diversifier nos modes de transmission et atteindre 
davantage de personnes. Il semble primordial d’éta-
blir un dialogue avec nos contemporains parce qu’ils 
ignorent la profondeur de l’Évangile. Les modes de 
communication utilisés par le Christ constituent au-
tant de voies à développer pour partager la Parole du 
Règne au plus grand nombre. Jésus a construit des ré-
cits à partir de la réalité de ses auditeurs. À travers 
notre monde et nos histoires, il ouvre nos esprits à une 
réalité inconnue, qui nous dépasse. Au lieu d’offrir une 
explication explicite et directe, il élabore des images 
pour les présenter aux foules. Les paraboles de Jésus 
ne sont pas de simples récits fictifs anodins introdui-
sant un enseignement ou des leçons de morale (Pré-
vost, 2016, p. 19). Leur contenu suffit pour interpeller 
l’auditeur et l’inviter à se positionner. La nature même 
du dispositif narratif place l’auditeur face à sa capa-
cité d’entendre et de comprendre. La péricope nous 
apprend également que, si cet auditeur comprend, il 
agira (Matthieu 13.15). La pratique du théâtre à portée 
spirituelle pourrait-elle aussi, par sa forme, appeler le 
spectateur à se positionner, à la manière de la para-
bole évangélique ? 

Ce mode de représentation des réalités spirituelles 
et de communication est très peu utilisé dans nos 
contextes. Lorsque la fiction est mobilisée dans le 
milieu ecclésial, elle demeure davantage fondée sur 
des procédés allégoriques. Ce type de représentation 
pourrait contribuer à entretenir l’image d’un théâtre 
désuet. Lorsqu’on analyse la parabole du semeur, on 
remarque que le récit ne dirige pas l’auditeur sur un 
parcours idéal. La parabole est suffisamment com-
plexe pour que l’auditeur se questionne et réfléchisse 
aux échecs présentés. La lumière est présente dans ce 
récit, mais Jésus n’occulte pas les ténèbres. Seul celui 
qui entend saura se positionner face à ce que Jésus 
présente.

Le théâtre à portée spirituelle peut être envisagé 
comme un moyen de construire des intrigues com-
plexes dans lesquelles la lumière peut s’insérer. Déve-
lopper une pratique du théâtre qui ouvre la scène à ce 
que nous avons tous de commun — la vie, la souffrance, 
la joie, la mort — pourrait créer un lien qu’aucun dis-
cours explicatif ou argumentatif ne pourrait produire. 
Comme Jésus ouvre la voie sans la forcer, on peut lais-



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

ser voir et entendre quelque chose qui se distingue de 
la prédication, sans chercher à la remplacer. Or, on 
observe que sa fonction dépasse largement celle d’un 
élément complémentaire au sermon. Le théâtre peut 
dépasser le divertissement effleurant un sujet spirituel 
que la prédication viendrait compléter. Il n’est pas voué 
à effleurer le message contenu dans les Écritures. Il 
peut pleinement le porter, appeler chacun à réfléchir et 
à se positionner. Cette pratique peut être une autre ma-
nière d’envisager la communication de la Parole dans 
des contextes qui dépassent les lieux de culte. Cela ou-
vrirait le partage de cette Parole à d’autres individus. 
Au sein d’un milieu qui tend à rejeter l’institution de 
l’Église et tout ce qui a trait à la religion chrétienne, il 
serait pertinent d’évaluer nos conceptions au sujet de 
la communication de la Parole. En tant que disciples 
du Christ, qui ont vécu une expérience personnelle de 
foi, il est possible de faire résonner cette Parole qui 
germe en nous par des formes qui ne sont pas des obs-
tacles directs à notre relation avec autrui.

Constats et Perspectives

Ce mémoire a exploré les obstacles à la pratique du 
théâtre comme moyen de partager les réalités invi-
sibles du Royaume de Dieu, en s’appuyant sur les té-
moignages de trois praticiens de théâtre et de trois 
pasteurs d’Églises évangéliques du Grand Montréal. 
On constate que cette pratique demeure peu dévelop-
pée. Noël et Pâques constituent toujours les moments 
où les non-croyants sont les plus susceptibles d’entrer 
dans des églises. À ces moments se manifeste une 
certaine forme d’expression artistique qui conserve la 
forme culturelle, mais qui est adaptée à la venue de 

non-croyants. La prédication et la musique liturgiques 
demeurent centrales. On peut observer que la forme 
de transmission du message des Écritures au public 
non chrétien demeure plutôt identique à celle em-
ployée pour les disciples.

Les hypothèses initiales ont été partiellement confir-
mées, notamment l’utilisation des codes du spectacle 
de divertissement et la considération de l’art théâtral 
comme complément à la prédication. Cependant, 
d’autres obstacles non anticipés ont émergé. Les pas-
teurs reconnaissent la valeur du théâtre comme vec-
teur de cheminement vers la foi ; toutefois, son usage 
se limite souvent à des mises en scène de chants li-
turgiques lors de Noël et de Pâques, la prédication 
demeurant la forme privilégiée de communication. 
Le manque d’artistes engagés précisément dans une 
vision théâtrale de partage de la foi et les ressources 
limitées pour soutenir cette pratique constituent éga-
lement des freins majeurs. Les artistes chrétiens inter-
rogés préfèrent témoigner dans un contexte séculier 
sans nécessairement produire des œuvres avec une 
portée spirituelle. Les raisons pragmatiques, telles 
que le manque de praticiens capables de porter des 
productions viables et les risques associés à l’inves-
tissement en ressources humaines et matérielles, 
freinent également le développement du théâtre à por-
tée spirituelle.

Deux représentations apparaissent aussi comme 
des obstacles au développement de cette pratique du 
théâtre. Le concept d’un « théâtre chrétien » a émergé 
de l’analyse des données des deux groupes de parti-
cipants. Il est toutefois perçu comme désuet et sim-
pliste, ce qui dissuade les responsables d’Églises de 
s’y investir, craignant de discréditer leur communauté 
et les Écritures. De même, la conception d’une trans-
mission plus favorable de la Parole de Dieu à travers 
de la prédication influence les pratiques actuelles.

L’étude biblique et la réflexion théologique invitent ce-
pendant à repenser nos pratiques de communication 
pour élargir notre portée. Une réflexion sur la manière 
de laisser résonner la Parole de Dieu est pertinente 
pour l’Église aujourd’hui. L’hyperdéveloppement de 
la proclamation de la Parole, sous la forme d’un dis-
cours explicatif et argumentatif, pourrait bien res-
treindre notre audience en n’envisageant pas d’autres 
manières de communiquer tout aussi engageantes et 
pertinentes. L’analyse de notre péricope nous a permis 



29

BIBLIOGRAPHIE

BURY, Emmanuel. « Rhétorique ». Dans JARRETY, Michel. 
Lexique des termes littéraires. Paris  : Librairie générale 
française, 2001, p. 358-361.

CAZEAUX, Jacques. « Le cahier des sept paraboles ». Dans 
CAZEAUX, Jacques. L’évangile selon Matthieu. Jérusalem 
entre Bethléem et la Galilée. Paris : Éditions du Cerf, 2009, 
p. 289-325.

DENEKEN, Michel et Elisabeth Parmentier. Pourquoi prê-
cher : Plaidoyer catholique et protestant pour la prédication. 
Genève : Labor et Fides. 2010.

DJABALLAH, Amar. « Paraboles ». Le Grand Dictionnaire 
de la Bible. Charols : Excelsis. [2004] 2017, p. 1195-1201.

DUPONCHEELE, Joseph. Les paraboles qui parlent de 
Dieu. Paris : Éditions du Cerf. 2010.

FOUGERAS, Didier, sous la dir. de. La Nouvelle Bible Se-
gond, édition d’étude. Villiers-le-Bel, France  : Société bi-
blique française, 2015.

MORENO PARIZE, Elodie. « À la recherche d’un théâtre 
consacré  : entre obstacles et représentations », mémoire 
(maîtrise), Université Laval, 2023.

NADEAU, Jean-Guy. « Les fonctions révélantes des pra-
tiques pastorales ». Dans REYMOND, Bernard et Jean-Mi-
chel Sordet, sous la dir. de. La théologie pratique  : statut, 
méthodes, perspectives d’avenir. Paris : Beauchesne, 1993.

PRÉVOST, Jean-Pierre. Les paraboles de Jésus : un trésor à 
découvrir. Montréal : Novalis, 2016.

d’explorer une autre possibilité de proclamation ad-
mise dans les Écritures.

De toute évidence, Dieu a usé de plusieurs méthodes 
pour nous parler  : la Bible en est le témoignage et 
son Fils, l’incarnation. Ne serait-il donc pas approprié 
d’encapsuler cette Parole à l’intérieur d’une forme 
discursive ? Le théâtre et l’art, de manière générale, 
pourraient mener vers la manifestation de cette Pa-
role. De nombreux enjeux doivent être considérés 
avec sérieux, notamment en ce qui concerne le statut 
de l’artiste et le traitement de la Parole dans l’œuvre. Il 
n’en demeure pas moins que l’on peut se demander ce 
qu’il adviendrait si des artistes chrétiens se formaient 
avec excellence, consacraient leur art à Dieu et se lais-
saient remplir par cette Parole. À défaut d’élargir nos 
représentations traditionnelles et d’assumer une part 
de risque, nous ne le saurons sans doute jamais (Mo-
reno Parize, 2023).



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Dieu est un artiste. Dès les premiers mots de la 
Bible, cette vérité nous est implicitement révélée  : 
« Au commencement, Dieu créa les cieux et la terre » 
(Genèse 1.1). La suite du texte, autant dans sa forme 
que dans son contenu, nous révèle un Dieu qui non 
seulement crée, mais prend aussi plaisir dans sa 
création. Plus tard, dans le grand récit biblique, les 
directives données à Moïse pour la construction du 
Tabernacle nous offrent une fois de plus un portrait 
saisissant de ce Dieu-artiste. Chaque détail y est 
décrit avec soin et précision. Chaque élément revêt 
un profond symbolisme visant à rappeler l’abondance 
de l’Éden auquel l’âme humaine aspire. Les travaux 
sont confiés à des hommes habiles. Pour construire 
le lieu qui symbolise la présence de Dieu au sein de 
son peuple, deux hommes, Betsaleel et Oholiab, sont 
choisis, habilités par l’Esprit de Dieu et mandatés pour 
superviser les travaux (Exode 31.1-11). Le texte nous 
révèle que Dieu lui-même donne « de l’intelligence 
dans l’esprit de tous ceux qui sont habiles » afin 
qu’ils accomplissent la tâche qui leur est assignée 
(Exode  31.6). Il est évident que Dieu se soucie du 
détail, et que l’endroit où il choisit de manifester 
sa présence doit être revêtu d’une certaine beauté, 
reflétant imparfaitement sa gloire éternelle. L’art 
est, en ce sens, un médium de choix pour ouvrir une 
fenêtre sur ce qui nous transcende. Il convient alors 
d’ancrer la réflexion subséquente dans la théologie et 
le domaine philosophique de l’esthétique.

L’esthétique, du mot grec aisthêsis, qui signifie percep-
tion des sens, désigne « l’étude de nos perceptions du 
beau, tant dans la nature que dans les œuvres d’art »1. 

Les deux domaines, l’art et l’esthétique, sont profondé-
ment interconnectés. En ce qui concerne l’étude des 
Écritures, David A. Covington soutient que l’analyse de 
la Bible sous l’angle de l’esthétique constitue une en-
treprise d’autant plus fructueuse2. Sa définition de l’es-

1   Anna Christina RIBEIRO (dir.), The Bloomsbury Companion to Aesthetics, 2015, p. 1.
2   David A. COVINGTON, A Redemptive Theology of Art, 2018, p. 44.
3   Op. cit., p. 45.
4   Charles TAYLOR, A Secular Age, 2007, p. 358-359.
5   David A. COVINGTON, A Redemptive Theology of Art, p. 47.

thétique s’avère être un sol fertile pour une réflexion 
chrétienne sur le sujet. Il définit le concept comme 
étant « la conversation entre les intentions affec-
tives d’un créateur pour son œuvre, la forme de cette 
œuvre, l’impression produite sur le destinataire et les 
réponses affectives de ce dernier3 ». Cette définition 
s’avère pertinente tant sur le plan anthropologique que 
sur le plan théologique. Elle nous invite à considérer 
non seulement l’intention derrière une œuvre, mais 
aussi la réponse sensorielle et affective de ceux qui 
entrent en contact avec celle-ci. Ce modèle s’applique 
non seulement aux œuvres d’art, mais aussi à l’œuvre 
suprême qu’est la création.

Le rôle primordial de l’esthétique dans la culture occi-
dentale séculière contemporaine constitue une raison 
de plus de s’intéresser au sujet. Le moralisme froid, 
caractéristique du siècle des Lumières, a engendré 
une recherche de sens chez les penseurs romantiques. 
Charles Taylor explique qu’au travers des écrits de 
penseurs, tels que Schiller et Nietzsche, « l’esthétique 
s’est établie comme une catégorie éthique, comme 
une source de réponses à la question “comment de-
vrions-nous vivre ?”4 » C’est dans un tel contexte que 
l’art et l’expérience du beau se revêtent d’un caractère 
quasi religieux. Ce mouvement historique conserve sa 
force encore aujourd’hui. Covington va même jusqu’à 
dire que « [n]otre époque culturelle occidentale ac-
tuelle place l’esthétique au premier plan5. » Cette ré-
alisation devrait nous pousser à réfléchir au rôle de 
l’esthétique dans le contexte du culte chrétien.

La quasi-totalité du culte chrétien peut être évalué 
selon une perspective esthétique. Les liturgies, la mu-
sique et l’homilétique sont, sans contredit, des formes 
d’art. Dans le cadre de cet article, nous nous intéres-
sons à l’architecture en particulier. Loin d’être un sim-
ple survol conceptuel sur l’esthétique architecturale, la 

Une esthétique architecturale au service de la 
mission de la Chapelle dans Ahuntsic-Cartierville 

Philippe J. Bédard



31

présente étude s’ancre dans une situation bien réelle. 
Elle décrit les enjeux et les solutions possibles liés à 
l’acquisition par une communauté évangélique d’un 
bâtiment qui appartenait anciennement au diocèse 
catholique de Montréal.

1. Une problématique ancrée dans le réel

Après plusieurs années de recherche, l’Église la Cha-
pelle a fait l’acquisition d’un premier bâtiment. Le lieu 
de culte en question se situe dans l’arrondissement 
d’Ahuntsic-Cartierville et portait autrefois le nom de 
Sainte-Odile, une femme aveugle de naissance qui, 
selon la légende, aurait retrouvé la vue lors de son 
baptême6. En apparence, cette décision d’implanter 
une nouvelle Église dans un lieu avec un tel héritage 
ne semble pas poser problème. Cependant, Frédéric 
Dejean, lors d’une étude sur la difficulté des Églises 
évangéliques montréalaises à trouver des locaux per-
manents, avance l’hypothèse que la « précarité spa-
tiale » des Églises évangéliques est en fait un avantage 
pour celles-ci7. Selon lui, une partie du succès des 
Églises qu’il étudie, dont fait partie la Chapelle, re-
pose sur la réduction des « chicanes sélectives »8. En 
conduisant leurs activités dans ce que Dejean qualifie 
de « non-lieux du religieux », ces Églises « assurent une 
continuité entre ce qui est vécu au sein de l’Église et 
le quotidien des fidèles »9. L’Église la Chapelle, depuis 
sa genèse, tire un avantage du fait de se réunir dans 
les salles de spectacles et les auditoriums publics. Se 
pourrait-il que l’utilisation d’un lieu empreint d’une his-
toire religieuse complexe et entachée de récents scan-
dales publics pose problème ?
D’un autre côté, Samuel Mathieu, dans sa thèse de 
doctorat sur le recyclage des églises catholiques ex-
cédentaires, note l’ambiguïté des Québécois face à 
leur passé religieux. Il écrit : « Le Québec est en effet 
culturellement attaché à son passé religieux tout en 
éprouvant un certain malaise face à celui-ci10. » Cette 
ambiguïté, caractéristique du peuple québécois, trou-
ve son origine dans une profonde transformation so-

6	 https://montreal.ca/toponymie/toponymes/rue-sainte-odile
7	 Frédéric DEJEAN, « It was a cinema; it is now the house of God! Les Églises sans église ou le renversement des contraintes spatiales en opportunités », 2020, 

p. 115.
8	 Op. cit., p. 115.
9	 Op. cit., p. 115.
10	 Samuel MATHIEU, « Le rôle des dimensions urbaine, architecturale et sociale dans le processus de déqualification patrimoniale des églises catholiques excé-

dentaires de Montréal », 2019, p. 2.
11	 VILLE DE MONTRÉAL. « Profil du recensement de 2021 : agglomération de Montréal, ville de Montréal et ses arrondissements, autres municipalités de 

l’agglomération de Montréal », [En ligne], [https://ville.montreal.qc.ca/portal/page?_pageid=6897%2C68087629&_dad=portal&_schema=PORTAL] (Consulté 
le 30 janvier 2024).

12	 Richard S. VOSKO, Art and Architecture for Congregational Worship, 2019, p. 125, traduction libre.

cioculturelle, soit la Révolution tranquille. En effet, 
lors du recensement de 2021, un peu plus du tiers de 
la population montréalaise s’identifiait encore à la foi 
catholique11. Malgré ces données en apparence opti-
mistes, la plupart des Églises catholiques ne comptent 
que quelques membres assidus. L’opinion publique 
n’est pas aussi optimiste que le montrent les statis-
tiques. Un certain malaise règne donc. Cette tension 
entre adhésion statistique et rejet de la pratique reli-
gieuse s’impose comme un enjeu majeur dans le cadre 
de la problématique à l’étude. Un lieu de culte symbo-
lisant une histoire religieuse complexe peut-il devenir 
un terrain fertile pour l’avancement du royaume de 
Dieu ?

Ces interrogations nous poussent à formuler la ques-
tion suivante : comment adapter l’esthétique architec-
turale du sanctuaire de l’ancienne église Sainte-Odile 
pour soutenir la mission de la Chapelle à Ahuntsic-Car-
tierville ?

L’architecture ecclésiastique comprend à la fois les as-
pects visuels et structurels de l’extérieur et de l’inté-
rieur du bâtiment. Cependant, dans le cadre de cette 
analyse, nous concentrons nos efforts sur l’intérieur 
du bâtiment, communément nommé « sanctuaire ». 
Richard Vosko écrit  : « L’apparence extérieure d’une 
église est importante pour beaucoup. Cependant, c’est 
précisément l’aménagement intérieur qui façonnera 
la manière dont les liturgies seront célébrées par un 
groupe12. » C’est dans cette perspective que le sujet 
sera traité.

2. Immanence et transcendance : un 
modèle pour l’architecture ecclésiastique

L’architecture ecclésiastique et le recours aux symbol-
es suscitent des débats depuis les tout premiers siè-
cles du christianisme. Le dernier siècle n’a pas échap-
pé à cela, bien au contraire. Les auteurs qui abordent 
de front la question se font généralement défenseurs 
d’une école de pensée particulière, et ce, souvent au 
détriment d’une approche qui prend au sérieux l’en-



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

tièreté des Écritures. D’un côté se trouvent les adept-
es du grandiose, qui rejettent l’idée qu’un bâtiment 
d’Église puisse s’apparenter à un lieu profane13. De 
l’autre, ceux qui s’opposent à cette approche et qui 
préconisent une esthétique dépouillée, parfois même 
austère, préférant souvent l’utile à la beauté14. Plutôt 
que d’y voir une tension féconde, les tenants des deux 
camps se dressent l’un contre l’autre dans un débat 
sans issue. 

Mark A. Torgerson reconnaît l’existence de cette pola-
risation et en fait une analyse lucide. Selon lui, les élé-
ments principaux de l’architecture ecclésiastique peu-
vent communiquer, souvent de façon abstraite, deux 
thèmes théologiques  : l’immanence et la transcen-
dance15. L’immanence se réfère à un sens de proximité 
et de familiarité, tandis que la transcendance renvoie 
à l’altérité absolue. Torgerson résume sa thèse princi-
pale ainsi : « Les édifices religieux sont des symboles 
visibles de la foi, capables d’influencer les croyances 
des chrétiens comme des non-chrétiens. Les aspects 
transcendants et immanents de la nature divine sont 
au cœur de la foi chrétienne et constituent donc des 
thèmes importants à prendre en compte dans la 
conception des églises16. » Il ne prétend toutefois pas 
que le sens transmis par ces éléments architecturaux 
peut être pleinement compris sans explication. Ces 
concepts abstraits peuvent être perçus intuitivement, 
mais leur potentiel n’est exploité pleinement que lors-
qu’ils sont rendus explicites par le catéchisme ou la 
liturgie17. 

Torgerson reconnaît quatre éléments principaux dans 
le domaine de l’architecture et admet que chacun de 
ces éléments peut contribuer à créer une expérience 
sensorielle, qui découle de l’immanence ou de la trans-
cendance. Ces éléments sont les suivants  : l’échelle 
humaine et le volume, le contrôle de la luminosité, le 
décor, et, finalement, l’organisation de l’espace18.

L’échelle humaine et le volume d’un espace construit 
sont des éléments fixes d’un bâtiment. Plus un espa-
ce est spacieux, plus il tend à créer un sentiment de 

13   Moyra Doorly défend ce point de vue dans Moyra DOORLY, No Place for God: The Denial of Transcendence in Modern Church Architecture, 2007.
14   Cette position est défendue par Edward Anders Sövik dans Edward A. SÖVIK, Architecture for Worship, 1973.
15   Mark A. TORGERSON, An Architecture of Immanence: Architecture for Worship and Ministry Today, 2007, p. 1-10.
16   Op. cit., p. 3.
17   Op. cit., p. 3.
18   Op. cit., p. 4.
19   Op. cit., p. 4.
20   Op. cit., p. 4.
21   Moyra DOORLY, No Place for God: The Denial of Transcendence in Modern Church Architecture, 2007, p. 94
22   Mark A. TORGERSON, An Architecture of Immanence: Architecture for Worship and Ministry Today, 2007, p. 134.

petitesse chez la personne qui en fait l’expérience. Ce 
sentiment de petitesse ou d’insignifiance s’apparente à 
l’expérience de la transcendance. Torgerson le décrit 
ainsi : « Une échelle et un volume plus importants dans 
la conception des églises sont souvent interprétés 
comme soulignant l’importance de Dieu par rapport 
aux humains, nous rappelant ainsi la nature transcen-
dante de Dieu19. » Un espace plus restreint crée l’effet 
contraire en donnant un sentiment d’importance à l’in-
dividu, et contribue à favoriser la connexion humaine 
plutôt qu’une expérience contemplative.

Le contrôle de la luminosité joue également un rôle 
important dans l’expérience esthétique d’un lieu. La 
lumière n’est pas seulement nécessaire ; bien utili-
sée, elle peut aussi contribuer grandement à la créa-
tion d’une expérience sensorielle. Torgerson explique 
qu’un lieu sombre est généralement associé à un sens 
de mystère, et donc à la transcendance, tandis qu’un 
lieu bien éclairé met l’accent sur « le contexte immé-
diat », ce qui communique un sens d’immanence20.

Le décor d’un lieu de culte joue aussi un rôle dans l’ex-
périence d’un lieu construit. L’utilisation de symboles 
et de références visuelles encourage la contemplation, 
ce qui favorise une expérience transcendante. Moyra 
Doorly souligne à ce propos  : « L’une des raisons d’a-
voir des statues et des vitraux, outre leur beauté, est 
que, lorsque notre regard se pose sur eux, il tombe sur 
un saint ou une histoire biblique, quelque chose qui 
ramène notre esprit vers Dieu21. » À l’opposé, un dé-
cor plus sobre dirige l’attention des participants vers 
la célébration religieuse et vers ceux qui sont présents, 
favorisant ainsi une expérience immanente.

L’organisation de l’espace concerne non seulement 
la disposition des différentes sections du bâtiment, 
mais aussi son orientation générale. Un environne-
ment construit qui révèle une hiérarchie claire entre 
le clergé et les laïcs, ou qui contribue à minimiser le 
contact humain, tend à communiquer un sens de tran-
scendance22. Il en est de même pour une conception 
qui cherche à attirer le regard de l’usager vers un point 



33

focal particulier23. À l’opposé, un lieu de culte circu-
laire ou semi-circulaire, dépourvu de marqueurs hié-
rarchiques, tend à accentuer le contexte immédiat.

Bien que la nature statique de l’architecture rende 
l’expression simultanée de la transcendance et de 
l’immanence difficile, voire impossible, des solutions 
existent. Richard Vosko affirme cette possibilité lors-
qu’il écrit  : « Un édifice religieux peut faire écho aux 
deux concepts théologiques qui affirment que Dieu 
est à la fois immanent et transcendant24. » Le but n’est 
donc pas de privilégier l’un au détriment de l’autre, 
mais de trouver une façon d’incorporer ces deux réali-
tés théologiques dans le domaine de l’esthétique archi-
tecturale du sanctuaire.

3. Quelques concepts pour une esthétique 
architecturale à l’image du Dieu trinitaire

Si l’esthétique sert de point d’ancrage à la présente 
analyse, la théologie en est le fondement. Le champ 
de l’architecture ecclésiastique se trouve à l’intersec-
tion des deux domaines. On parle alors d’esthétique 
théologique. Stephen M. Garrett en donne une défini-
tion concise lorsqu’il écrit : « [l]’esthétique théologique 
examine la relation entre Dieu, la foi et la théologie 
d’une part, et la perception humaine (l’imagination et 
les sensations), la beauté et les arts d’autre part25. » 
Nous avons déjà abordé brièvement certains éléments 
relatifs à l’esthétique selon le modèle que propose 
Torgerson. Si le modèle présenté précédemment est 
adopté, il doit alors être fidèle à la révélation de Dieu, 
telle que canonisée dans les saintes Écritures. Il con-
vient donc d’aborder certains thèmes théologiques im-
portants dans le cadre de notre thématique.

3.1 Le Dieu transcendant et immanent 

La première analyse concerne la description que Torg-
erson donne de Dieu. Il résume sa pensée sur le sujet 
dans la citation suivante :

Nos Écritures saintes, telles qu’elles sont consignées 
dans les deux Testaments de la Bible, parlent de Dieu 
comme transcendant notre existence ou résidant en 
dehors du domaine terrestre. La Bible parle également 

23   Op. cit., p. 134, traduction libre.
24   Richard S. VOSKO, Art and Architecture for Congregational Worship, 2019, p. 119.
25   Stephen M. GARRETT, « Theological Aesthetics » [https://www.researchgate.net/publicatio n/313989821_Theological_Aesthetics] (Consulté le 13 août 2025).
26   Mark A. TORGERSON, An Architecture of Immanence: Architecture for Worship and Ministry Today, 2007, p. 2.
27   Darrell W. JOHNSON, Rendez-vous avec la Trinité : notre communauté première, 2005, p. 34.
28   Karl BARTH, Dogmatics in Outline, 1959, p. 43.
29   Karl RAHNER, The Trinity, 2001, p. 23.
30   Op. cit., p. 46-47.

de Dieu comme étant parmi nous à divers moments, à 
la fois à travers la vie de l’Esprit de Dieu et à travers 
des manifestations concrètes sous forme matérielle, 
en particulier dans la personne de Jésus Christ.26

Depuis le concile de Nicée (325), et plus clairement 
encore après celui de Constantinople (381), la confes-
sion trinitaire devient le cadre doctrinal normatif de 
l’orthodoxie chrétienne. Darrell Johnson écrit : « Dieu 
est un dans son être essentiel, un quant à la substance. 
Mais, dans cet être unique essentiel, subsistent éter-
nellement trois personnes27. » Dieu est unique, mais il 
existe en trois personnes distinctes : le Père, le Fils et 
l’Esprit Saint. Barth, dans son développement dogma-
tique sur la Trinité, exprime l’idée que le Dieu trinitaire 
est un mystère, mais que ce mystère devient accessible 
par la révélation qu’il a donnée de lui-même28. Rahner 
l’exprime de cette façon : « la Trinité “économique” est 
la Trinité immanente29 ». La thèse de Rahner consiste 
à affirmer que le « caractère mystérieux » et transcen-
dant de la Trinité, bien qu’on ne puisse en avoir une 
connaissance absolue, nous est révélé dans « l’his-
toire du salut »30. En somme, l’incarnation et le don 
subséquent de l’Esprit Saint actualisent le mystère de 
la Trinité immanente (ou ontologique) dans l’histoire 
humaine. Le Dieu qui transcende toute connaissance 
humaine s’est fait chair et, par le fait même, s’est fait 
connaître de sa création. Il est à la fois l’auteur de la 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

création, hors du temps et de l’espace, et la Parole 
créatrice qui est venue habiter parmi nous ( Jean 1.1-
18). Il est le Dieu invisible et infini, qui s’est incarné en 
la personne de Jésus Christ, et qui habite maintenant 
parmi son peuple par l’entremise de l’Esprit Saint. Le 
Dieu trinitaire est à la fois transcendant et immanent.

3.2 L’Église et sa mission 

Lorsqu’il est question d’un bâtiment d’Église, la ques-
tion de la nature de l’Église surgit naturellement. L’ex-
pression francophone « aller à l’église », largement 
répandue, peut toutefois véhiculer une vision erronée 
de ce qu’on désigne par Église. L’étymologie du mot 
hébreu qâhâl désigne les convocations religieuses 
d’Israël, tandis que le mot grec ekklesia se réfère aux 
convocations politiques des citoyens grecs à l’exté-
rieur de la ville31. Dans les deux cas, un héraut amorce 
la convocation. Dans le cas de l’assemblée d’Israël, 
Dieu est lui-même ce héraut32. L’ekklesia dont parlent 
les auteurs néotestamentaires présente toutefois une 
spécificité  : elle est convoquée par Dieu pour un but 
qui ne peut être relégué à une cause purement poli-
tique. L’ekklesia du Nouveau Testament est, dans les 
mots de Kuen, une communauté d’individus qui, « à 
l’appel de Dieu, se rassemblent pour parler des choses 
qui concernent le royaume de Dieu et s’occuper de leur 
cité qui est dans les cieux33 ».

L’Église se manifeste sous deux formes dans le Nou-
veau Testament. On y retrouve le concept de l’Église 
universelle et de l’Église locale. On trouve plusieurs 
exemples de ces deux formes dans les épîtres. Un 
exemple frappant de la forme universelle de l’Église se 
trouve en Actes 9.31 : « L’Église était en paix dans toute 
la Judée, la Galilée et la Samarie ; elle s’édifiait, mar-
chait dans la crainte du Seigneur et grandissait grâce 
à l’aide du Saint-Esprit. » Dans ce texte, Luc parle de 
l’Église au singulier, mais se réfère à plusieurs lieux 
géographiques où se manifeste celle-ci. Nous avons 
également un exemple de sa forme locale dans la 
salutation finale de Paul dans l’épître aux Romains  : 
« Saluez Prisca et Aquilas, mes collaborateurs en 

31   Alfred KUEN, Je bâtirai mon église : l’église selon le plan de Dieu, 1967, p. 42-43.
32   Op. cit., p. 43.
33   Op. cit., p. 45.
34   Romains 16.3; 16.5a (Segond 21).
35   Voir 2 Corinthiens 5.17-19.
36   Lesslie NEWBIGIN, The Gospel in a Pluralist Society, 1989, p. 125.
37   Op. cit, p. 125.
38   Op. cit, p. 121.
39   Op. cit, p. 121.
40   Op. cit, p. 127.

Jésus-Christ. […] Saluez aussi l’Église qui est dans leur 
maison34. » Paul fait ici référence à une communauté 
locale qui se rencontre dans la maison de Prisca et 
Aquilas. L’Église locale n’est qu’une manifestation géo-
graphique d’une réalité plus large. En d’autres mots, 
l’Église universelle se manifeste visiblement par l’in-
termédiaire de l’Église locale.

Une théologie de l’Église inclut nécessairement la 
mission de cette dernière. La mission de l’Église est, 
dans sa forme la plus fondamentale, l’annonce d’une 
bonne nouvelle : celle de la mort et de la résurrection 
du Fils de Dieu, sacrifice par lequel nous sommes ré-
conciliés avec Dieu35. Lesslie Newbigin explique que 
la mission vise à faire connaître au monde la vérité en 
ce qui concerne l’histoire de l’humanité36. Cependant, 
l’histoire dont il parle n’est pas celle que l’on apprend 
dans nos livres et encyclopédies. L’histoire à laquelle 
il fait référence relève du grand récit dont Dieu est 
à la fois l’auteur, l’acteur principal et la finalité37. De 
cette grande mission découle ce que Newbigin appelle 
« les missions »38. Les missions ont pour but d’amener 
l’évangile à prendre racine là où il n’a jamais été en-
tendu ou n’a pas encore eu d’effet transformateur39. 
La mission a pour thème central la réconciliation. À 
cet effet, Newbigin écrit : « Nous avons été réconciliés 
avec Dieu grâce à l’amour expiatoire du Christ, et c’est 
pourquoi nous avons reçu la mission de la réconcilia-
tion, car Dieu nous a réconciliés avec lui-même40. »

L’Église apparaît donc une communauté universelle 
qui se manifeste visiblement dans des localités pré-
cises. Élue par le Dieu trinitaire, elle est appelée par lui 
à sortir du monde pour devenir citoyenne du royaume 
des cieux. Elle constitue l’instrument de choix pour ac-
complir la mission de Dieu dans le monde. Cette mis-
sion consiste à communiquer et à incarner l’évangile 
dans divers contextes. L’Église n’est donc pas un lieu 
géographique, limité dans l’espace et le temps. Cepen-
dant, elle se doit de se manifester visiblement dans sa 
forme locale.



35

3.3 Une vision biblique du lieu de culte

On ne peut passer sous silence, dans le cadre d’une 
telle recherche, l’analyse des lieux de culte et de leur 
fonction dans les Écritures. 

Une lecture attentive des textes vétérotestamentaires 
révèle sans équivoque la perception selon laquelle le 
lieu de culte d’Israël doit être traité comme un espace 
sacré. Le Tabernacle et le Temple ont une fonction 
rituelle, mais également une fonction symbolique. 
Denis McNamara décrit ces deux fonctions lorsqu’il 
écrit  : « Un temple était considéré comme un lieu où 
les prêtres offraient des sacrifices dans une enceinte 
limitée où résidait la présence de Dieu41. » En d’autres 
mots, le Tabernacle et le Temple de Jérusalem font of-
fice de point de contact entre les cieux et la terre. Jé-
sus lui-même confirme la nature unique et sacrée du 
Temple lorsqu’il chasse les vendeurs et les changeurs 
de monnaie. À la vue de ce sacrilège, Jésus s’exprime 
ainsi : « Il est écrit : mon temple sera appelé une mai-
son de prière, mais vous, vous en avez fait une caverne 
de voleurs » (Mt 21,13). En d’autres mots, Jésus rap-
pelle à son auditoire que le Temple se doit d’être un 
endroit de communion avec Dieu, et non un lieu de 
commerce. Les activités qui s’y produisent doivent de-
meurer en accord avec la raison de son existence, à 
savoir honorer Dieu par les offrandes, les sacrifices et 
la prière.

Dans le Nouveau Testament, les synagogues s’ajoutent 
comme lieux de culte mineurs. Les synagogues ne 
sont pas interprétées comme des enceintes contenant 
la présence de Dieu. Cependant, les Juifs y accom-
plissent certains rituels et y reçoivent des enseigne-
ments. Selon Edward Sövik, la synagogue doit plutôt 
être reconnue comme un lieu d’éducation religieuse, 
plutôt qu’un lieu de culte42. La synagogue n’est donc 
pas un lieu sacré au même titre que le Temple de Jé-
rusalem.

Le Nouveau Testament apporte une nouvelle dimen-
sion quant à l’existence de ce qui pourrait être qualifié 
de lieu sacré. L’apôtre Paul, dans l’épître aux Éphé-
siens, écrit : 

41   Denis R. McNAMARA, How to Read Churches, 2017, p. 12.
42   Edward A. SÖVIK, Architecture for Worship, 1973, p. 10.
43   Éphésiens 2.20-22 (S21).
44   J. Daniel HAYS, The Temple and the Tabernacle, 2016, p. 18.
45   Edward A. SÖVIK, Architecture for Worship, 1973, p. 10.

Vous avez été édifiés sur le fondement des apôtres 
et des prophètes, Jésus-Christ lui-même étant la 
pierre angulaire. C’est en lui que tout l’édifice, bien 
coordonné, s’élève pour être un temple saint dans 
le Seigneur. C’est en lui que vous aussi, vous êtes 
édifiés avec eux pour former une habitation de Dieu 
en esprit.43

Dans ce texte, Paul exhorte les croyants juifs et non 
juifs à vivre leur foi dans l’unité. Il fonde son argument 
sur le fait que ceux qui croient en Jésus-Christ sont 
maintenant le Temple de l’Esprit. En d’autres mots, 
la présence de Dieu n’habite plus dans le Temple de 
Jérusalem, mais parmi les chrétiens. Daniel Hays in-
dique clairement que, dans la pensée juive, la légitimi-
té du temps repose en grande partie sur la présence de 
Dieu44. Puisque le corps de Christ porte désormais la 
présence de Dieu, nous pouvons affirmer que l’endroit 
où les croyants se rassemblent pour offrir un culte 
d’adoration à Dieu devient par le fait même un lieu 
sacré. Il devient un lieu sacré parce que les chrétiens 
s’y rencontrent en tant que Temple du Saint-Esprit. 
Il ne s’agit pas d’un déni de l’omniprésence de Dieu. 
Nous soulignons seulement que, de la même manière 
que la présence de Dieu demeurait spécialement sur 
le Tabernacle ou le premier Temple à Jérusalem, sa 
présence demeure maintenant d’une manière particu-
lière parmi ceux qui ont reçu l’Évangile et qui ont mis 
leur foi en Christ. Sövik a raison lorsqu’il écrit  : « Le 
culte concerne les personnes, et non les lieux. Les per-
sonnes sont les temples. Elles sont sacrées. C’est en 
elles que le royaume est présent45. »

Quelle place occupe donc le bâtiment d’église dans le 
culte chrétien ? Suivant le raisonnement élaboré pré-
cédemment, il devient évident que le bâtiment d’église 
se trouve désormais relégué au rang d’élément acces-
soire. Une « église » dans laquelle aucun croyant ne se 
rencontre n’est pas digne de ce nom, tandis qu’un ap-
partement où se rencontrent des croyants pour adorer, 
prier et communier devient un lieu où Dieu manifeste 
sa présence. Mais est-ce que cette constatation enlève 
toute importance au lieu de culte ? La réponse dépend 
du contexte. Les croyants vivant dans un contexte de 
persécution n’auront certainement pas la liberté de se 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

construire des lieux de culte majestueux. Mais dans un 
contexte de liberté de religion, et où l’esthétique joue 
un rôle culturel majeur, il semble approprié de ne pas 
minimiser l’importance de l’apparence du lieu de culte. 
Si, comme mentionné plus tôt, l’esthétique architectu-
rale contribue à façonner les liturgies, il semble im-
portant d’accorder une attention particulière à celle-ci. 
La section suivante proposera certains principes utiles 
dans le développement d’une esthétique architecturale 
pour le sanctuaire d’un bâtiment d’église. 

4. Quelques principes applicables

Le survol conceptuel et théologique de l’architecture 
ecclésiastique nous amène à proposer des réflexions 
pratiques sur le sujet. Ces applications sont de nature 
générale et ces principes seront contextualisés pour 
l’Église la Chapelle Cartierville dans la conclusion.

4.1 Une architecture d’immanence et de 
transcendance

Il est largement reconnu, dans les discussions sur 
l’architecture ecclésiastique, que beaucoup de bâti-
ments d’églises construits durant le XXe et XXIe siècle 
mettent un accent particulier sur l’immanence. Torger-
son désigne le type d’architecture issue des change-
ments socioculturels et religieux de cette période par 
l’expression : « architecture d’immanence46. » Dans un 
contexte de plus en plus sécularisé et indifférent au 
religieux, les Églises ont dû trouver un moyen de de-
meurer pertinentes. L’adoption d’une esthétique archi-
tecturale sobre et familière a permis de réduire l’écart 
apparent entre le sacré et le profane. Ce choix a cepen-
dant atténué, à tort, la capacité des croyants de vivre 
l’expérience du transcendant lors des cultes domini-
caux. Il est donc nécessaire de considérer un retour 
vers une position médiane. Le choix de mettre un ac-
cent particulier sur l’un ou l’autre de ces concepts théo-
logiques ne relève pas de l’orthodoxie, mais plutôt des 
enjeux du contexte et des besoins relatifs à la liturgie. 
Or, si le culte dominical doit contribuer à rapprocher 
le fidèle de Dieu et à l’enseigner sur sa personne, il 
importe de le présenter comme celui qui se manifeste 
à la fois dans l’immanence et la transcendance. Le but 
n’est donc pas de promouvoir l’un au profit de l’autre, 
mais de trouver une façon d’incorporer ces deux réali-
tés théologiques dans le domaine de l’esthétique archi-

46   Cette nomenclature revient plusieurs fois dans le livre de Torgerson, et fait même partie du titre de sonouvrage : An Architecture of Immanence: Architecture 
for Worship and Ministry Today.

47   Glenn W. OLSEN, The Turn to Transcendence: The Role of Religion in the Twenty-First Century, 2010, p. 325.

tecturale des lieux de culte. Il semble pertinent de citer 
Glenn Olsen sur le sujet : 

[N]ous devons œuvrer pour une expression adéquate 
de la relation entre le temps et l’éternité, l’immanence 
et la transcendance. Plutôt que de fuir le monde, nous 
devons poursuivre le programme ignatien qui consiste 
à trouver Dieu en toutes choses. Si nous héritons 
d’une architecture ecclésiastique clinquante et banale, 
nous devons réaffirmer l’idée que l’Église doit à la fois 
exprimer […] le fait que nous sommes en pèlerinage et 
que nous n’avons pas de lieu de résidence permanent, 
mais qu’ici, en ce lieu, le Seigneur de l’univers est véri-
tablement présent.47

4.2 Éléments statiques et dynamiques

Une esthétique architecturale bien réfléchie peut sans 
contredit atteindre le but susmentionné. Une utilisa-
tion judicieuse des éléments statiques et dynamiques 
de l’esthétique architecturale peut contribuer à ame-
ner la congrégation à faire l’expérience des deux at-
tributs de Dieu. Voici quelques réflexions à cet effet.

4.2.1 L’échelle humaine et le volume

L’échelle humaine et le volume sont des éléments 
statiques. En général, il est judicieux de travailler de 
concert avec la structure existante. Il devient donc 
préférable de s’appuyer sur les éléments dynamiques 
de l’esthétique architecturale pour produire une ex-
périence différente de celle que transmet naturelle-
ment le bâtiment.

4.2.2 Le décor

Le décor constitue un élément hybride. Certaines dé-
corations font partie intégrante de la structure du bâ-
timent, tandis que d’autres peuvent être ajoutées ou 
soustraites. Certains bâtiments ont des vitraux et une 
ornementation abondante, tandis que d’autres n’ont 
qu’un décor minimal. Cela dit, le symbole de la croix 
figure parmi les éléments du décor de la plupart des 
églises. Les chrétiens ont un attachement particulier 
à la croix, mais ont aussi parfois une préférence en ce 
qui concerne son apparence. Certains préconisent une 
croix exhibant un Jésus souffrant, symbole de compas-
sion pour les pécheurs et les personnes souffrantes. 
D’autres préfèrent une croix vide, qui évoque la vic-



37

toire du Christ sur la mort. La croix peut également 
être un objet sculpté ou une image projetée. 

4.2.3 Contrôle de la luminosité

La luminosité joue un rôle dynamique dans l’esthétique 
architecturale. Certaines communautés préfèrent gar-
der un éclairage constant durant leur liturgie. D’autres 
utilisent des jeux de lumière complexes qui visent à 
soutenir chaque moment de la célébration. En portant 
une attention particulière à l’éclairage et à son utilisa-
tion, on peut arriver à promouvoir différentes expéri-
ences pendant un culte. Un éclairage sobre et tamisé 
peut contribuer à soutenir un moment de méditation 
ou de prière. Un éclairage plus abondant pendant une 
prédication peut créer un sentiment de connexion 
avec le prédicateur et la congrégation. Le contrôle de 
la luminosité s’impose comme un élément dynamique 
essentiel, à exploiter avec intention. 

4.2.4 L’organisation de l’espace

L’organisation de l’espace s’avère, dans la plupart des 
cas, de nature statique. Cependant, la disposition des 
chaises et le type de plateforme peuvent influencer l’ex-
périence esthétique. Une organisation centripète, où 
les places assises forment un demi-cercle, contribue 
à diriger l’attention de la congrégation sur le contexte 
immédiat. Un bâtiment muni de bancs inamovibles, 
orientés vers un point focal, communique davantage 
un sentiment de transcendance. Il est intéressant de 
noter que l’organisation de l’espace peut également 
influencer le niveau de participation de la congréga-
tion durant la célébration du culte. Vosko explique que 

48   Richard S. VOSKO, Art and Architecture for Congregational Worship, 2019, p. 127.
49   Edward A. SÖVIK, Architecture for Worship, 1973, p. 77-81.
50   Mark A. TORGERSON, An Architecture of Immanence: Architecture for Worship and Ministry Today, 2007, p. 218.

« plus une personne est éloignée du lieu de l’action, 
plus elle est susceptible de devenir spectatrice48 ». Il 
importe donc de réduire la distance entre la plate-
forme et le parterre si l’objectif consiste à favoriser la 
participation active des personnes de la communau-
té plutôt qu’une posture de spectateurs. Sövik, en fai-
sant une comparaison entre les bancs inamovibles et 
les chaises, arrive à la conclusion que l’utilisation de 
chaises permet une plus grande flexibilité quant à la 
disposition de la salle et aux usages divers que l’on en 
fait49. 

4.2.5 L’importance de la beauté 

Il nous semble important, dans ce dernier point, de 
souligner l’importance de la beauté dans le projet ar-
chitectural. Qu’un bâtiment ait l’attrait d’un temple ou 
d’une maison de prière, il est impératif que la beauté 
y soit présente. Torgerson écrit pertinemment à ce su-
jet : « Les chrétiens d’aujourd’hui doivent être particu-
lièrement attentifs à cultiver le lien théologique entre 
Dieu et la beauté. La beauté embellit le monde pour 
tous, tant pour ceux qui font partie des communautés 
chrétiennes que pour ceux qui n’en font pas partie50. » 
Dieu est l’auteur de la beauté ; il convient donc à son 
Église de chercher à le représenter ainsi dans tout 
ce qu’elle est et tout ce qu’elle fait. Cependant, deux 
points sont à noter. Premièrement, la beauté ne signi-
fie pas la même chose pour tous. Il existe une pluralité 
impressionnante de styles et d’esthétiques. Les diffé-
rentes cultures n’ont pas toutes les mêmes points de 
repère ni les mêmes normes de beauté. En ce sens, 
la beauté relève d’une quête subjective. Cependant, ce 
qui importe, c’est l’unité du tout. Un environnement 
éclectique ne parviendra pas à créer l’expérience es-
thétique désirée, à moins que le chaos soit voulu et 
contrôlé. Deuxièmement, l’importance de la beauté du 
bâtiment ne doit jamais éclipser la mission. La beauté 
du message incarné et prêché par la communauté doit 
toujours prévaloir sur l’entreprise esthétique, car, sans 
cette mission, la poursuite de l’excellence en matière 
d’esthétique architecturale ne serait que vanité.

Conclusion 

Dieu apparaît comme un artiste qui prend plaisir à 
sa création et pour qui les détails comptent. Les Écri-
tures, plus spécifiquement les textes qui décrivent la 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

construction du Tabernacle et du Temple, nous don-
nent un aperçu du soin avec lequel ces lieux devaient 
être construits. Le lieu où Dieu fait demeurer sa gloire 
doit être représentatif de la gloire de son être. Les bâ-
timents d’église, qui abritent le peuple de Dieu parmi 
lequel il fait demeurer son Esprit, ont aussi le poten-
tiel de communiquer quelque chose de son être. Dieu 
conjugue à la fois la transcendance et l’immanence, 
un paradoxe qui peut être difficile à résoudre. Cepen-
dant, par l’esthétique architecturale, un bâtiment peut 
conduire la congrégation à faire l’expérience de ces 
deux attributs de Dieu. C’est à partir de ce concept que 
nous avons choisi de fonder nos recommandations 
pour la rénovation de l’ancienne église Sainte-Odile, 
le lieu d’implantation de la nouvelle Église la Chapelle 
à Cartierville. Certaines recommandations générales 
ont été données dans la section précédente. Nous en-
treprenons maintenant de répondre à la question ini-
tiale en appliquant le modèle présenté à la situation 
particulière de la Chapelle Cartierville.

La proposition générale consiste à ne pas se concen-
trer uniquement sur une architecture d’immanence, 
mais à exploiter également l’expression de la transcen-
dance. Le bâtiment, qui possède déjà une échelle hu-
maine et un volume important, présente déjà un avan-
tage pour communiquer un sens de transcendance. En 
ce qui concerne le contrôle de la luminosité, il convient 
de privilégier un éclairage dynamique et adaptable, les 
jeux de lumière permettant de soutenir activement 
l’objectif de chaque partie de la liturgie.

Le décor de l’église Sainte-Odile étant déjà très 
modeste, il a été suggéré de conserver l’identité vi-
suelle de la Chapelle, déjà minimaliste et dominée par 
le blanc et le noir. De plus, il semble tout à fait appro-
prié d’intégrer le symbole de la croix dans le décor. Le 
grand vitrail à l’arrière du sanctuaire présente égale-
ment une occasion : l’investissement dans une œuvre 
sur mesure pourrait avoir un impact visuel significatif 
et distinctif. Pour l’organisation de l’espace, nous avons 
suggéré d’éliminer toute forme de hiérarchisation de 
l’espace, comme les barrières destinées à séparer les 
laïcs du clergé. Les bancs seront remplacés par des 
chaises, ce qui offrira une plus grande flexibilité dans 
l’organisation de l’espace. Notre proposition consiste à 
organiser les places assises de sorte que les membres 
de la congrégation puissent non seulement voir ce qui 
se passe sur la plateforme et y participer, mais qu’ils 
puissent aussi se voir les uns les autres. Cet élément 
participe grandement à faire l’expérience du Dieu im-
manent, agissant parmi son peuple. De plus, nous sug-
gérons que la plateforme soit aussi rapprochée possi-
ble des places assises afin de maximiser l’engagement 
de la congrégation. Ces suggestions se veulent une 
tentative d’intégrer harmonieusement les deux thèmes 
théologiques abondamment discutés dans cet article.

De toute évidence, la présente analyse se concentre 
sur une infime partie d’un sujet très vaste et haute-
ment passionnant. Si l’esthétique architecturale joue 
un rôle important dans l’expérience cultuelle, la li-
turgie n’en demeure pas moins déterminante. Une 
approche holistique doit prendre en compte tous les 
aspects de l’expérience esthétique. L’une des limites 
de cette recherche réside dans l’absence d’interaction 
avec le thème de la liturgie. Une étude qui explorerait 
l’interrelation entre architecture et liturgie pourrait 
s’avérer utile dans le développement d’une esthétique 
globale du culte dominical.



39

BIBLIOGRAPHIE DU MÉMOIRE
ABERCROMBIE, Stanley. A Philosophy of Interior Design. 
Boulder, CO : Westview, 1990.
ANDERSON, Ray S. The Shape of Practical Theology: 
Empowering Ministry with Theological Praxis. Downers 
Grove, IL : InterVarsity Press, 2001.
Barna Group et Aspen Group. « Making Space for 
Inspiration ». Why Church Design Matters in Ministry, 
vol. 1. Ventura, CA : Barna Group, 2022.
BARTH, Karl. Dogmatics in Outline. New York : Harper & 
Row, 1959.
BRUNNER, Emil. « The Christian Doctrine of the Church, 
Faith and the Consummation ». Dogmatics, vol. 3. 
Cambridge, UK : James Clarke & Co., [1962] 2002.
BUTLER, Trent C., « Church », [En ligne], 1991, [https://
www.studylight.org/dictionaries/eng/hbd/c/church.html] 
(Consulté le 19 septembre 2022).
COVINGTON, David A. A Redemptive Theology of Art. 
Grand Rapids, MI : Zondervan, 2018.
DEJEAN, Frédéric. « It was a cinema; it is now the house 
of God! Les Églises sans église ou le renversement des 
contraintes spatiales en opportunités ». Annales de 
géographie, volume 731, no 1, 2020.
DOORLY, Moyra. No Place for God: The Denial of 
Transcendence in Modern Church Architecture. San 
Francisco : Ignatius Press, 2007.
DUFF, Jocelyn. « Réflexions sur les règlements 
d’urbanisme et de démolition d’Ahuntsic-Cartierville », [En 
ligne], (Consulté le 12 février 2024).
DUROCHER, René. « Révolution tranquille », [En ligne], 
30 juillet 2013, [https://www.thecanadianencyclopedia.ca/
fr/article/revolution-tranquille] (Consulté le 3 février 2024).
ESSEGHIR, Amine. 
« La fête de la musique Trad à Ahuntsic », [En ligne], 
30 août 2023, [https://journaldesvoisins.com/fete-musique-
festival-trad-de-montreal-a-ahuntsic/] (Consulté le 9 février 
2024).
ESSEGHIR, Amine. « Le maire abandonne l’idée 
d’une bibliothèque à l’église Sainte-Odile », [En ligne], 
29 janvier 2015, [https://journalmetro.com/local/ahuntsic-
cartierville/711187/le-maire-abandonne-lidee-dune-
bibliotheque-a-leglise-sainte-odile/] (Consulté le 11 avril 
2024).
ESSEGHIR, Amine. « Sainte-Odile convertie en centre 
communautaire », [En ligne], 29 janvier 2015, [https://
journalmetro.com/local/ahuntsic-cartierville/713401/
sainte-odile-convertie-en-centre-communautaire/] (Consulté 
le 11 avril 2024).
GARRETT, Stephen M. « Theological Aesthetics », [En 
ligne], novembre 2011, doi : 10.1002/9780470670606.

wbecc1370 (Consulté le 22 janvier 2024).
HAYS, J. Daniel. The Temple and the Tabernacle, Grand 
Rapids, MI : Baker Books, 2016.
JOHNSON, Darrell W. Rendez-vous avec la Trinité : notre 
communauté première, Québec : La Clairière, 2005.
KUEN, Alfred. Je bâtirai mon église : l’église selon le plan 
de Dieu. Saint-Légier sur Vevey, France : Emmaüs, 1967.
LEFEBVRE, Solange, Cultures et spiritualité des jeunes. 
Montréal : Bellarmin, 2008.
MACE, Gordon et François Pétry. Guide d’élaboration 
d’un projet de recherche. Québec : Presses de l’Université 
Laval, 2017.
MAISONS ANCIENNES DU QUÉBEC. « Les quartiers 
de Montréal : le quartier Ahuntsic », [En ligne], 18 avril 
2018, [https://www.maisons-anciennes.qc.ca/news/id/163] 
(Consulté le 9 février 2024).
MATHIEU, Samuel. « Le rôle des dimensions 
urbaine, architecturale et sociale dans le processus de 
déqualification patrimoniale des églises catholiques 
excédentaires de Montréal », Thèse (Ph. D), Université du 
Québec à Montréal, 2019.
McNAMARA, Denis R. How to Read Churches. New York : 
Rizzoli, 2017.
MELOCHE-HOLUBOWSKI, Mélanie. 
« Les trésors cachés du quartier », [En ligne], 5 janvier 
2018, [https://journaldesvoisins.com/les-tresors-caches-du-
quartier/] (consulté le 9 février 2024).
MEUNIER, E.-Martin et Jean-Philippe Warren, « Sortir 
de “la grande noirceur” : l’horizon “personnaliste” de 
la Révolution tranquille », Québec : Les Éditions du 
Septentrion, 2002.
MONGEAU, Pierre. Réaliser son mémoire ou sa thèse. 
Québec : Presses de l’Université du Québec, 2009.
MOREAU, A. Scott. Contextualizing the Faith: A Holistic 
Approach. Grand Rapids, MI : Baker Books, 2008.
NEWBIGIN, Lesslie. The Gospel in a Pluralist Society. 
Grand Rapids, MI : Eerdmans, 1989.
OLSEN, Glenn W. The Turn to Transcendence: The Role 
of Religion in the Twenty-First Century, Washington, D.C. : 
The Catholic University of America Press, 2010.
PADILLA, René. « L’interprétation de la Parole ». Dans 
SMITH, Glenn. L’évangile et l’urbanisation. Montréal : 
Direction Chrétienne, 2017.
PLACHER, William C. The Domestication of 
Transcendence: How Modern Thinking About God Went 
Wrong. Louisville, KY : Westminster John Knox Press, 
1996.
RAHNER, Karl. The Trinity. London : Burns & Oates, 
2001.

https://doi.org/10.1002/9780470670606.wbecc1370?urlappend=%3Futm_source%3Dresearchgate.net%26utm_medium%3Darticle
https://doi.org/10.1002/9780470670606.wbecc1370?urlappend=%3Futm_source%3Dresearchgate.net%26utm_medium%3Darticle


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

RIBEIRO, Anna Christina, sous la dir. de. The Bloomsbury 
Companion to Aesthetics. London : Bloomsbury, 2015.
SABBAGHIAN, Sirvart C. « Exégèse d’un quartier : 
Ahuntsic-Cartierville ». Montréal : Institut de théologie 
pour la francophonie, 2023.
SCRUTON, Roger. The Aesthetics of Architecture. 
Princeton, NJ : Princeton University Press, [1979] 2013.
SENECAL, Geneviève M. « L’école Sainte-Odile : au cœur 
du “nouveau Cartierville” », bulletin 4. Montréal : Société 
d’histoire d’Ahuntsic-Cartierville, novembre 2018.
SMITH, Glenn. « L’air de la ville incite au changement », 
Bulletin académique de théologie pratique, vol. 1, no 3, 
2020.
SOCIÉTÉ D’HISTOIRE D’AHUNTSIC-CARTIERVILLE. 
« Ahuntsic-Cartierville : un territoire distinct qui gagne à 
être connu », [En ligne], 2015, [https://www.lashac.com/
ahuntsic-cartierville.html] (Consulté le 29 janvier 2024).
SOCIÉTÉ D’HISTOIRE D’AHUNTSIC-CARTIERVILLE. 
« Ligne du temps Ahuntsic-Cartierville », [En ligne], 
[https://www.lashac.com/ligne-du-temps.html] (Consulté le 
29 janvier 2024).
SÖVIK, Edward A. Architecture for Worship. Minneapolis : 
Augsburg Fortress Publishers, 1973.
STATISTIQUE CANADA. « Tableau de profil, Profil du 
recensement, Recensement de la population de 2021 — 
Montréal, Ville (V) [Subdivision de recensement], Québec ; 
24663299 [Aire de diffusion] » [https://www12.statcan.
gc.ca/census-recensement/2021/dp-pd/prof/details/page.
cfm?Lang=F&SearchText=montreal&DGUIDlist= 
2021A00052466023,2021S051224663299, 
2021S051224661353&GENDERlist= 
1,2,3&STATISTIClist= 1&HEADERlist=0] (Consulté 
le 21 avril 2024).
TAYLOR, Charles. A Secular Age. Cambridge, UK : 
Belknap Press, 2007.
THIESSEN, Henry C. Lectures in Systematic 
Theology. Lennoxville, QC : Béthel, 1995.
TOPP, Céline, sous la dir. de. Évaluation du 
patrimoine urbain : arrondissement d’Ahuntsic-
Cartierville, [En ligne], 2005, [https://ville.montreal.
qc.ca/pls/portal/docs/page/patrimoine_urbain_fr/
media/documents/01_evaluation_patrimoine_ahu.
pdf] (Consulté le 31 janvier 2024).
TORGERSON, Mark A. An Architecture of 
Immanence: Architecture for Worship and Ministry 
Today. Grand Rapids, MI : Eerdmans, 2007.
VAN DER LEEUW, Gerardus. Sacred and Profane 
Beauty: The Holy in Art, New York : Holt, Rinehart 
and Winston, 1963.

VOSKO, Richard S. Art and Architecture for 
Congregational Worship. Collegeville, MN : Liturgical 
Press, 2019.
VOYNNET FOURBOUL, Catherine. « Ce que 
“analyse de données qualitatives” veut dire », Revue 
internationale de psychosociologie, vol. 18, no 44, 
janvier 2012, p. 71-88. doi : 10.3917/rips.044.0071.
VILLE DE MONTRÉAL. « Appel à projets : la culture 
sous toutes ces formes à Ahuntsic-Cartierville », [En 
ligne], mis à jour le 4 janvier 2024, [https://montreal.
ca/programmes/appel-projets-la-culture-sous-toutes-
ses-formes-ahuntsic-cartierville] (Consulté le 8 février 
2024).
VILLE DE MONTRÉAL. « Bref historique d’Ahuntsic-
Cartierville », [En ligne], mis à jour le 16 novembre 
2022, [https://www.arrondissement.com/tout-get-
document/u4620-bref-historique-ahuntsic-cartierville] 
(Consulté le 29 janvier 2024).
VILLE DE MONTRÉAL. « Découvrez Ahuntsic-
Cartierville », [En ligne], [https://montreal.ca/apropos/
ahuntsic-cartierville] (Consulté le 29 janvier 2024).
VILLE DE MONTRÉAL. « Profil du recensement 
de 2021 : agglomération de Montréal, ville 
de Montréal et ses arrondissements, autres 
municipalités de l’agglomération de Montréal », 
[En ligne], [https://ville.montreal.qc.ca/portal/
page?_pageid=6897%2C68087629&_dad=portal&_
schema=PORTAL] (Consulté le 30 janvier 2024).
VILLE DE MONTRÉAL. « Profil 
sociodémographique : arrondissement Ahuntsic-
Cartierville », [En ligne], juillet 2014, [https://ville.
montreal.qc.ca/pls/portal/docs/PAGE/MTL_STATS_
FR/MEDIA/DOCUMENTS/PROFIL_SOCIODEMO_
AHUNTSIC_CARTIERVILLE.PDF] (Consulté le 
5 février 2024).
WOLTERSTORFF, Nicholas. Art in action, Grand 
Rapids, MI : Eerdmans, 1980.

https://doi.org/10.3917/rips.044.0071


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

L’article présenté émerge d’un intérêt personnel. Il 
s’agit principalement de réfléchir à la manière de 
développer un art transformateur qui reflète Dieu pour 
rejoindre toute la société par l’intermédiaire d’artistes 
chrétiens désireux de répondre à leur vocation de dis-
ciples de Christ.

Je tiens à préciser que cette réflexion synthétise prin-
cipalement les résultats de ma recherche, effectuée 
dans le cadre de mon mémoire en théologie pratique1. 
Ma profession de chef de projet et mon expérience 
artistique influencent ma réflexion. Au cours de mon 
parcours, j’ai constaté qu’un art transformateur qui 
reflète Dieu est très faiblement développé dans le 
contexte évangélique francophone. Il s’agira, au moy-
en de cet article, de déterminer si le développement 
d’un rassemblement d’artistes chrétiens évangéliques 
présente un réel apport pour les artistes, pour l’Église 
et pour le rayonnement de la foi chrétienne. 

Cet article se déclinera en quatre parties. En premier 
lieu, on étudiera le contexte ecclésial évangélique dans 
le Grand Montréal en présentant une exégèse de ce 
milieu pour aboutir à la question de recherche. En-
suite, on exposera un compte rendu des décou-
vertes recueillies en synthétisant l’analyse des 
données provenant de deux groupes de discus-
sion. L’un des groupes est composé de pasteurs, 
l’autre d’artistes. Troisièmement, nous établirons 
un discours théologique qui corrèle l’expérience 
découverte et une expérience similaire présentée les 
Écritures. En dernier lieu, on dévoilera différentes 
perspectives d’évolution pour un rassemblement 
de chrétiens artistes dans le Grand Montréal.

1	  Sylvain PARIZE, Art et rayonnement de la foi : étude sur la pertinence de la mise en place d'un rassemblement de chrétiens artistes, 2023.
2	  Charles TAYLOR, L’âge séculier, 2011, p. 289-392
3	  Centre national de ressources textuelles et lexicales, Rassemblement (définition), (consulté le 1 mars 2021)
4	  Gustave-Nicolas FISCHER , « Chapitre 3. Le groupe social », 2020, p. 75-112
5	  Claudia GENEL, « #PropageTonTalent, pour briser l’isolement des artistes », (consulté en mai 2021)
6	  [s.a.], [https://www.diversiteartistique.org/cercle-de-discussion-briser-isolement-artistes-2020/] (consulté en mai 2021)
7	  Ibid.
8	 J.M. LÉGER, Les arts et la culture au Québec : Portrait de la perception des Québécois 2016, p. 24

La question de recherche et mise en 
contexte du milieu

L’imaginaire social, relatif au milieu artistique du 
Grand Montréal, est envisagé dans la perspective du 
philosophe Charles Taylor. Il définit l’imaginaire so-
cial comme étant la manière dont les gens ordinaires 
perçoivent leur environnement social à travers des im-
ages, des histoires et des légendes plutôt que par des 
concepts théoriques2. Cet imaginaire est partagé par 
un large groupe de personnes, voire par l’ensemble 
de la société, et il permet d’établir des pratiques com-
munes ainsi qu’un sentiment de légitimité largement 
partagé.

Avant d’étudier l’imaginaire social des rassemblem-
ents multidisciplinaires d’artistes, il est essentiel de 
définir ce que l’on entend par « rassemblement », soit 
une réunion visant une action commune3. Selon Gus-
tave-Nicolas Fischer, le groupe social est central en 
psychologie sociale, car il constitue le lieu où se joue 
l’articulation entre l’individuel et le collectif et où se 
définissent les sentiments d’appartenance et d’exclu-
sion, ainsi que l’identité de chaque personne4.

Une caractéristique notable de l’art à Montréal est le 
développement de centres d’artistes autogérés, qui 
jouent un rôle majeur dans la formation de l’imag-
inaire social. Une croyance répandue est que les ar-
tistes travaillent de manière isolée,5 mais des initia-
tives comme celles de Diversité Artistique Montréal6 
cherchent à briser cet isolement grâce à des groupes 
de discussion et à des cercles de soutien7.

Un sondage réalisé par l’Union des Artistes8 révèle 
que les Québécois perçoivent les artistes comme des 
individus pour qui l’art est essentiel et qui contribuent 

Vers un art transformateur qui reflète Dieu  
Étude sur la pertinence de la mise en place d’un rassemblement  
de chrétiens artistes 

Sylvain Parize



42

au développement culturel. Ils rejettent largement le 
stéréotype des artistes vivant aux crochets de la so-
ciété. Les Québécois sont très attachés à leurs artistes 
et reconnaissent leur importance pour l’affirmation et 
le rayonnement de l’identité québécoise, ainsi que leur 
contribution économique et sociale.9

Cette analyse approfondit les lieux de rassemblement 
artistique et leur fonctionnement au sein du Comité 
métropolitain de Montréal, tout en examinant leur rôle 
sociétal. Les différents intervenants dans le domaine 
artistique et leurs interactions avec les artistes sont 
mis en lumière pour offrir une vue d’ensemble plus 
complète.

Interactions de différents organismes  
en lien avec les artistes10

Depuis les années  1980, la notion de « Montréali-
sation » de l’art contemporain11 a émergé, conférant 
à Montréal une identité artistique singulière. Cette 
singularité découle de sa double culture européenne 
(francophone) et américaine (anglophone), facilitant 
l’accès de l’art montréalais à la scène internationale.

Francine Couture, historienne de l’art, souligne 
l’émancipation de l’art montréalais des influences 
dominantes de New York et de Paris, marquant ainsi la 

9	 [s.a.], [https://uda.ca/salle-de-presse/luda-devoile-les-resultats-dun-sondage-sur-la-perception-de-la-culture-et-des] (consulté en Mai 2021).
10	  Regroupement des centres d’artistes autogérés du Québec, Les centres d’artistes autogérés : des pôles de diversité et d’excellence en art actuel, 2017, p. 6
11	  Francine COUTURE, « L'exposition comme lieu de construction identitaire : la montréalisation de l'art contemporain », 2000, p. 87-101
12	  Op. cit., p. 90
13	  Op. cit., p. 100-101

fin d’un alignement contraignant sur ces deux centres 
majeurs12. Elle attribue également aux expositions lo-
cales et internationales un rôle déterminant dans le 
développement de l’art montréalais13.

La fréquentation du public est un indicateur cru-
cial pour estimer la pertinence des rassemblements 
d’artistes. En 2019, les activités artistiques les plus 
fréquentées incluent le cinéma, les concerts, les fes-
tivals et les musées, démontrant l’importance de l’art 
comme patrimoine pour les Montréalais.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Activités artistiques les plus fréquentées en 2019 14

Plus de trois quarts des Québécois estiment que les 
arts et la culture sont essentiels, même si une propor-
tion significative considère être mal informée à propos 
de la scène culturelle locale15.

Les Centres d’artistes autogérés (CAA) se démarquent 
par leur approche collaborative, travaillant directement 
avec et pour les artistes. Cette méthode est précieuse 
pour évaluer les bénéfices potentiels d’un rassemble-
ment d’artistes chrétiens. Comme l’indiquent Marilyn 
Burgess et Maria de Rosa, les CAA jouent un rôle cen-
tral en soutenant la production, l’avancement critique 
de nouvelles pratiques artistiques et la promotion de 
la carrière d’artistes16. Ces centres, des associations 
à but non lucratif dirigées principalement par des ar-
tistes, favorisent la recherche, la diffusion et la produc-
tion d’œuvres artistiques variées, offrant également 
des espaces, des équipements et des ressources aux 

14	  J-M. LÉGER, Les Montréalais et les arts, 2019, p. 15
15	  J.M. LÉGER, Les arts et la culture au Québec : Portrait de la perception des Québécois [https://uda.ca/sites/default/files/docs/Pdf/sondage_leger_artistesqc_

uda2016.pdf] (consulté en Mai 2021), 2016, p. 30
16	  Marilyn BURGESS et Maria DE ROSA, Le rôle distinct des centres d’artistes autogéré dans l’écosystème des arts visuels au Canada, p. 12
17	  Diane-Gabrielle TREMBLAY et Thomas PILATI, « Les centres d'artistes autogérés et leur rôle dans l'attraction de la classe créative », 2008, p. 433
18	  Op. cit., p. 432
19	  Marilyn BURGESS et Maria DE ROSA, Le rôle distinct des centres d’artistes autogéré dans l’écosystème des arts visuels au Canada, p. 14
20	  Op. cit., p. 16

artistes. Ils sont essentiels pour la réalisation de pro-
jets communs et le développement de la communauté 
artistique locale17.

Historiquement, les centres d’artistes autogérés ont 
émergé dans les années  1960, en pleine Révolution 
tranquille au Québec, une période marquée par des 
changements politiques et sociaux profonds18. Les ar-
tistes, désireux de contrôler eux-mêmes leurs œuvres, 
ont trouvé dans ces centres une alternative aux gale-
ries commerciales qui ne suffisaient pas à soutenir 
adéquatement les arts19. Aujourd’hui, ces centres sont 
organisés en réseau et découpés par région, langue, 
identité et pratique artistique. Ils jouent un rôle crucial 
dans l’avancement de la carrière des artistes et la dif-
fusion de leurs œuvres20.

L’importance des CAA dans le paysage artistique de 
Montréal est indéniable. Ils permettent non seulement 
de soutenir les artistes dans leur démarche créative, 



44

mais aussi de renforcer les liens au sein de la communauté artistique et de stimuler le développement de nou-
velles pratiques artistiques. Pour permettre aux artistes de se rassembler efficacement, une structure adaptée 
est nécessaire. Grâce à leur modalité de fonctionnement qui repose sur l’autogestion21, les CAA permettent aux 
artistes de déterminer eux-mêmes leur développement artistique. Cependant, le financement demeure vital pour 
leur pérennité, souvent assuré par des organismes gouvernementaux qui influencent la création d’initiatives 
culturelles en fonction de politiques établies. Ce financement est jugé démocratique, car il se fonde sur la qualité 
de chaque projet22.

Ainsi, bien que les artistes jouissent d’une liberté d’expression, leur production reste dépendante du finance-
ment et du soutien d’autres organismes, ainsi que des besoins du public. Un sondage de 2019 révèle que les 
Montréalais recherchent avant tout une expérience unique, abordable et divertissante lorsqu’ils participent à 
des événements artistiques, soulignant des attentes clés à prendre en compte pour tout futur rassemblement 
artistique. Dans ce contexte, une question importante se pose : existe-t-il un lien entre un tel rassemblement et 
l’Église ? Actuellement, un tel rassemblement, visant à contribuer à la proclamation de la foi, n’existe pas encore 
au sein des Églises francophones. Les artistes chrétiens travaillent souvent en marge des structures ecclésiales. 
Dans une perspective de renforcement de l’unité du corps de Christ, un rassemblement d’artistes chrétiens en 
lien étroit avec l’Église apparaît comme une avenue prometteuse. Tout comme les Centres d’artistes autogérés 
(CAA), l’Église vise à promouvoir un agir sociocommunautaire. Toutefois, la communauté artistique chrétienne 
est encore sous-représentée dans le paysage artistique montréalais. Créer un groupe de chrétiens artistes à 
Montréal pourrait non seulement enrichir la diversité artistique de la ville, mais aussi renforcer les liens entre 
les artistes et les Églises locales, favorisant ainsi le rayonnement de la foi chrétienne. Cette idée conduit à une 
question de recherche, révélée par l’analyse du contexte : dans quelle mesure la constitution d’un regroupement 
(multidisciplinaire) d’artistes chrétiens évangéliques, dans le Grand Montréal, serait-elle utile et favorable pour 
contribuer au rayonnement de la foi ?

La méthodologie adoptée pour cette recherche reprend quelques éléments de la méthode en théologie pratique 
de Marc Donzé23 et de Jean Guy Nadeau24. Voici une illustration du processus de réflexion retenu : 

Méthode de théologie pratique retenue pour cette recherche

Le point de départ de la problématisation se situe dans la première partie de l’article. La suite de la réflexion 
s’appuie sur les résultats de la collecte des données. Ensuite, un résumé de la réflexion théologique est exposé 
à partir de l’analyse de la pratique et d’une expérience biblique, avant de proposer différentes possibilités pour 
repenser la pratique.

Rencontre d’artistes et de pasteurs

À la suite de des rencontres pour cette recherche, un thème prédominant a émergé de façon claire concernant 
la création d’un regroupement de chrétiens artistes, soit l’isolement de ces artistes. Au cours des groupes de 

21	  Marilyn BURGESS et Maria De ROSA, Le rôle distinct des centres d’artistes autogéré dans l’écosystème des arts visuels au Canada, p. 49
22	  Diane-Gabrielle TREMBLAY et Thomas PILATI, « Les centres d'artistes autogérés et leur rôle dans l'attraction de la classe créative », 2008, p. 445
23	  Marcel VIAU, « La méthodologie empirique en théologie pratique », 2004, p. 87
24	  Jean-Guy NADEAU, « Une méthodologie empirico-herméneutique », 2004, p. 229-231



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

discussion, divers facteurs contribuant à cet isolement ont été relevés.

L’isolement, fruit de la création artistique

L’un des facteurs identifiés concerne la phase de création. En effet, les artistes ont tendance à s’isoler pendant la 
création d’une œuvre, car ce travail demande énormément de temps et d’efforts, les conduisant souvent à un repli 
sur soi. Cette solitude prolongée peut entraîner des formes de dépression. L’artiste peut se sentir incompris, pris 
dans la tourmente de l’autoévaluation de sa création et marginalisé. Toutefois, il existe une alternative envisage-
able pour pallier l’isolement : la création d’un regroupement d’artistes chrétiens. Un tel collectif pourrait offrir un 
soutien communautaire, aidant à briser la solitude inhérente au processus créatif.

Processus de création chez un artiste

L’isolement, fruit de la concurrence artistique

L’isolement des artistes, souvent engendré par la concurrence artistique, est une problématique complexe. Lors 
de la collecte de données, il est apparu que cette rivalité existe tant entre les artistes qu’entre les Églises. Con-
cernant la concurrence entre artistes, les participants ont exprimé que la tension n’est pas toujours exprimée, 
mais qu’elle est bien ressentie. Un artiste a mentionné que lorsqu’il travaillait en dehors du contexte chrétien, il 
bénéficiait de plus de soutien et d’encouragements de la part de ses pairs, ce qui n’était pas le cas au sein de son 
réseau chrétien. Plusieurs facteurs peuvent expliquer cette concurrence et ce manque de soutien, notamment le 
manque de développement d’un art chrétien engagé dans le Grand Montréal. Actuellement, la louange chrétienne 
contemporaine est pratiquement le seul domaine relevant de l’art musical qui soit développé, ce qui crée une de-
mande spécifique et limitée. Cette situation restreint les occasions pour les artistes chrétiens évangéliques de se 
consacrer à ce ministère, tout en subvenant à leurs besoins. Cela favorise aussi une rivalité pour les ressources 
limitées, renforçant ainsi l’isolement.

La concurrence entre Églises a également été soulevée, particulièrement par les pasteurs. Chaque Église du 
Grand Montréal tend à utiliser ses propres ressources artistiques pour répondre à ses besoins spécifiques, sans 
collaboration avec d’autres communautés. Ce fonctionnement isolé contribue à la concurrence artistique et 
empêche un développement commun. Les Églises qui réussissent à produire des œuvres artistiques se les ap-
proprient, ce qui peut créer une identité exclusive et renforcer l’individualisme. Le développement d’une identité 
artistique propre à chaque Église locale peut instaurer une distance entre les groupes, accentuant l’isolement 
des artistes et des communautés. La formation de groupes artistiques internes à chaque Église risque de favoris-
er la concurrence plutôt que de rassembler. Il est donc crucial que le regroupement d’artistes chrétiens se fasse 
dans un cadre qui promeut l’unité et la collaboration pour réellement contribuer au rayonnement de la foi.



46

Ainsi, bien que la concurrence artistique, entre Églis-
es ou entre artistes, complique la mise en place d’un 
regroupement d’artistes chrétiens, elle n’enlève rien à 
la pertinence d’un tel rassemblement pour le rayonne-
ment de la foi. L’unité au sein de ces communautés 
artistiques s’avère indispensable pour surmonter les 
obstacles liés à l’isolement et à la concurrence. Elle 
permet ainsi de promouvoir un art qui reflète et qui 
partage la foi chrétienne.

L’isolement, résultat d’un manque de 
compréhension du rôle des arts dans la mission

L’isolement des artistes chrétiens et des Églises peut 
également être attribué à une incompréhension de la 
place des arts dans l’activité missionnaire. Il est appa-
ru que définir un objectif commun est nécessaire pour 
rassembler artistes et Églises. Cependant, cette néces-
sité, bien que reconnue par les deux groupes, révèle 
des divergences profondes sur la nature de cet objectif 
commun.

Les pasteurs perçoivent l’art principalement sous un 
angle liturgique et didactique, centré sur la louange et 
la prédication au sein de l’Église. En revanche, les ar-
tistes plaident pour que les arts issus de l’Église s’ou-
vrent à la société afin d’atteindre un public plus large 
et non uniquement un groupe d’initiés. Ils souhaitent 
un art qui, tout en maintenant des liens avec l’Église, 
puisse s’adresser à leurs contemporains, étrangers à 
la foi chrétienne. Cette différence de paradigme entre 
l’Église et la société constitue un obstacle majeur au 
développement d’un art qui participe au rayonnement 
de la foi.

Pour les chrétiens évangéliques, la louange remplit 
une fonction liturgique essentielle, mais son rôle mis-
sionnaire reste limité à cause de sa nature. La forme 
convient à sa fonction au sein du culte chrétien. Or, 
il serait pertinent de développer d’autres formes pour 
d’autres fonctions. Ainsi, explorer la possibilité d’un art 
engagé exprimant une spiritualité chrétienne, accessi-
ble à un public non initié, pourrait élargir le champ de 
la création artistique en Église. Toutefois, cet art en-
gagé, encore peu visible dans le milieu francophone, 
souffre d’un manque de soutien. Les artistes estiment 
que si les responsables ecclésiaux percevaient cet art 
comme une voie pour favoriser le rayonnement de la 
foi, un soutien pourrait être accordé. L’adoption d’une 
vision missionnaire de l’art est essentielle pour ne pas 
se limiter aux événements qui se déroulent dans le 
cadre de la liturgie et créer un véritable dialogue avec 

la société en se plaçant à sa portée, tant au niveau de 
la forme que du contenu. Cette approche permettrait 
de briser l’isolement des artistes, d’harmoniser les 
perspectives différentes et d’ouvrir de nouvelles voies 
pour un art chrétien engagé.

L’isolement, une conséquence de la peur

L’isolement des artistes chrétiens et des Églises peut 
également être attribué à la peur, qui constitue un 
obstacle majeur au rassemblement. Deux types de 
craintes ont émergé des discussions : l’une, exprimée 
par les artistes et l’autre, par les pasteurs.

Les artistes manifestent une crainte que nomme en 
témoigne un pasteur qui a relaté l’histoire d’un artiste 
demandant de ne pas diffuser l’une de ses chansons 
lors d’un culte afin de préserver l’exclusivité de son 
œuvre. Cette peur de manquer de notoriété, de re-
connaissance ou de revenus pousse certains artistes 
à privilégier leur carrière individuelle, ce qui peut les 
isoler. Cela soulève des questions sur la propriété des 
œuvres, leur commercialisation et l’éthique des ar-
tistes chrétiens, autant de sujets que l’Église devrait 
considérer pour encourager une pratique artistique 
saine et missionnaire.

Les pasteurs, quant à eux, craignent de déplaire à leurs 
communautés. Certains membres des Églises sont 
réticents à intégrer l’art dans la vie ecclésiale, le per-
cevant parfois comme une forme d’idolâtrie. Cette op-
position crée une pression psychologique sur les pas-
teurs, les dissuadant de soutenir les artistes chrétiens. 
La fondation d’un rassemblement d’artistes chrétiens 
présente donc le risque de générer des tensions et des 
scissions au sein des Églises. 

Pour surmonter ces peurs, il est essentiel de sensi-
biliser les membres des Églises aux bienfaits d’un tel 
rassemblement. Un dialogue ouvert entre artistes et 
pasteurs, visant à établir et à poursuivre un objectif 
commun centré sur le rayonnement de la foi plutôt 
que sur des ambitions personnelles, pourrait aider 
à éviter l’isolement et à promouvoir une collabora-
tion fructueuse. Opter pour une approche collective 
permettrait de mettre en valeur l’art comme un axe 
missionnaire, favorisant l’unité et le dialogue avec la 
société, et répondant aux besoins spirituels de la com-
munauté chrétienne, tout en enrichissant la culture 
locale.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

L’isolement, fruit de l’héritage de la tradition 
protestante

L’isolement des artistes chrétiens trouve également 
ses racines dans l’héritage de la tradition protestan-
te, un facteur significatif à explorer en profondeur. La 
Réforme protestante a fortement influencé la culture 
artistique protestante, notamment par une interpréta-
tion littérale du commandement du décalogue inter-
disant les images taillées. Les réformés considéraient 
que toute représentation visuelle risquait d’inciter à 
l’idolâtrie25, ce qui a engendré une méfiance durable 
à l’égard des arts visuels dans la tradition protestan-
te. Cet héritage se perpétue aujourd’hui dans les mi-
lieux protestants, où les œuvres artistiques sont sou-
vent perçues comme devant refléter un monde idéal, 
dépourvu des conflits et des effets de la Chute26, com-
me le souligne le journaliste Steve Turner. Ce cadre 
restrictif, confirmé par les témoignages de pasteurs 
et d’artistes, limite l’expression artistique aux formes 
jugées inoffensives et conformes aux attentes tradi-
tionnelles de la communauté ecclésiale. Cette vision 
restrictive engendre une pression sur les artistes chré-
tiens, qui se voient contraints de limiter leur créativité 
pour répondre aux attentes d’un art liturgique domi-
nant qui prend la forme d’une louange contemporaine. 
Or, avant d’être art, cette forme poursuit des fonctions 
de rassemblement et de conduite du peuple de Dieu 
dans l’adoration, au sein du culte. Bien que ce type 
d’art soit nécessaire au sein des Églises évangéliques 
contemporaines, son cadre et sa fonction ne devraient 
pas borner toutes les autres formes d’expression ar-
tistique. La louange contemporaine ne représente 
qu’une infime partie de tout l’éventail de l’art musi-
cal. À vrai dire, on ne peut restreindre un artiste ni à 
cette fonction ni à ce genre de musique. Des artistes 
interrogés ont mentionné ressentir cette tension entre 
leurs aspirations créatives dans le domaine musical et 
le cadre imposé par l’adoption d’un style choisi pour 
la liturgie et par une fonction attendue de la part des 
responsables ecclésiaux.

On constate que ces attentes et ce cadre restreignent 
le développement de l’art à une fonction qui empêche 
le développement d’autres formes d’art. Les artistes 
désireux d’explorer des domaines artistiques plus di-
versifiés et de s’adresser à un public plus large se re-

25	  Bernard REYMOND, Le protestantisme et les images pour en finir avec quelques clichés, 1999, p. 27-28
26	  Steve TURNER, Imagine le chrétien et l’art, 2006, p. 54
27	  H.R. ROOKMAKER, L’art moderne et la mort d’une culture, 1974, p. 33
28	  Terme employé par les participants artistes

trouvent ainsi en marge de leur communauté.

Cette situation crée une dualité dans la conception de 
l’art chrétien : d’un côté, un art liturgique étroitement 
lié à la tradition évangélique et au cadre du culte ; de 
l’autre, un art engagé qui vise à dialoguer avec la so-
ciété contemporaine. Selon H. R. Rookmaaker, séparer 
la culture ambiante de la foi chrétienne risque d’isoler 
les artistes chrétiens de leur environnement culturel27. 
Un art produit exclusivement pour la communauté 
de croyants dissocie les artistes de la société, privant 
l’Église d’un langage qui pourrait relier les croyants à 
ceux qui sont étrangers à l’Évangile.

Ainsi, ce cloisonnement artistique et culturel, généré 
par un art dominant, induit un double isolement  : 
d’une part, les artistes chrétiens qui ne s’adressent 
qu’à la communauté ecclésiale se trouvent isolés de la 
société ; d’autre part, les artistes souhaitant explorer 
d’autres formes et domaines artistiques dans une op-
tique missionnaire se retrouvent marginalisés, sans 
soutien et sans reconnaissance, au sein de leur propre 
communauté. Pour remédier à cette situation, il est 
essentiel de repenser la place de l’art dans l’Église, en 
tant que corps de Christ, en intégrant des expressions 
artistiques qui dialoguent avec la société, tout en en-
richissant la tradition chrétienne.

L’isolement provoqué par des différences de 
points de vue entre les artistes et les pasteurs

L’isolement des artistes chrétiens trouve également 
son origine dans des différences de points de vue sig-
nificatives entre les artistes et les pasteurs. L’analyse 
des données révèle que les artistes considèrent un ras-
semblement comme l’occasion de s’encourager mutu-
ellement, de stimuler leur créativité et de développer 
leur domaine d’activité dans un cadre moins restrictif. 
Ils estiment qu’il est crucial d’instaurer un climat de 
confiance entre eux et les responsables ecclésiaux, 
une confiance qui, à ce jour, semble faire défaut. De 
nombreux artistes pensent qu’il ne serait ni profitable 
ni souhaitable d’associer ce rassemblement à l’Église, 
soulignant que « le clerc n’est pas prêt à cela28 ». Cela 
révèle un manque de compréhension et d’écoute de la 
part des responsables d’Église, favorisant ainsi l’isole-
ment des artistes.



48

Les pasteurs, de leur côté, voient dans ce rassemblem-
ent un moyen de soutenir leur ministère, particulière-
ment celui de la prédication, et d’organiser des événe-
ments pour atteindre un public plus large. Certains 
pasteurs envisagent d’entreprendre eux-mêmes la 
création de ce groupe, ce qui suscite des craintes chez 
les artistes d’être limités à une forme d’art liturgique 
stricte. Il est intéressant de noter que, selon cette per-
spective, les artistes apparaissent davantage comme 
des soutiens au ministère pastoral de la prédication, 
elle-même envisagée dans le cadre du culte. Des ré-
flexions seraient pertinentes à mener au sujet de nos 
conceptions de la proclamation de la Parole et de la 
manière dont elle est développée dans nos milieux. 
Ainsi, le soutien de la prédication dominicale devrait-
il orienter le travail de création de l’artiste et figer sa 
fonction ? L’art doit-il se centrer autour du sermon 
prononcé dans l’Église ? N’offrirait-il pas également 
la possibilité d’en sortir pour être une autre voix de 
l’Église dans le monde ? Selon ce point de vue, l’artiste 
pourrait aussi être un disciple qui proclame. Pour-
rait-il attendre du soutien de la part de ceux que Dieu 
a institués pour « former les saints pour l’œuvre du 
ministère, pour la construction du corps du Christ29 », 
comme mentionné par l’apôtre Paul en Éphésiens ? 
Tous ces axes de réflexion présentent des enjeux ma-
jeurs, comme la formation de l’artiste et l’esthétique 
d’un art qui proclame, mais ils soulèvent aussi des 
questions sur nos conceptions qui pourraient limiter 
la portée de notre témoignage. 

Ces divergences de perspectives créent des tensions et 
peuvent être perçues comme une forme de rivalité. Les 
artistes craignent d’être contraints dans leur expres-
sion et isolés, si le rassemblement est contrôlé par les 
pasteurs. Ces derniers pourraient aussi avoir des réti-
cences face à ce que les artistes pourraient produire. 
Une méfiance mutuelle peut se justifier et se compren-
dre. Il est cependant essentiel de ne pas opposer l’art 
liturgique à d’autres formes d’expression artistique, 
mais de réfléchir à un élargissement des perspectives 
sur le rôle de l’art dans l’Église et sur sa pratique. L’ex-
pression artistique pourrait être envisagée comme une 
forme de langage capable de transmettre un message 
aussi complexe et profond que celui de la prédication. 
Une œuvre d’art, fondée sur les Écritures, peut con-
stituer un discours indépendant et complémentaire à 
la prédication traditionnelle. Ce point de vue soulève 
toutefois des questions concernant l’interprétation et 

29	  Éphésiens 4.11-14

la restitution des vérités bibliques par les artistes, ainsi 
qu’à la légitimité de considérer un artiste comme proc-
lamateur. Ces remarques sont cruciales pour la créa-
tion d’un regroupement d’artistes. En surmontant ces 
obstacles et en conciliant les différents points de vue, il 
serait possible de créer un espace où les artistes chré-
tiens peuvent œuvrer ensemble pour le rayonnement 
de la foi, tout en servant au sein des diverses formes 
de ministères de l’Église, en tant que corps de Christ.

L’isolement dans l’annonce de l’Évangile et 
dans l’activité missionnaire, conséquence d’un 
manque de soutien fraternel

L’analyse des données révèle un manque significatif 
de soutien envers les artistes chrétiens, un enjeu iden-
tifié par les deux groupes de discussion. La création 
d’un rassemblement d’artistes chrétiens offrirait une 
solution pour pallier cette carence. En fournissant un 
espace pour le soutien mutuel des pairs et celui de la 
communauté, ce rassemblement permettrait de com-
battre l’isolement, d’encourager les vocations artis-
tiques au sein de l’Église et de stimuler la créativité.

Le soutien des pairs, exprimé comme un besoin cru-
cial par les artistes et les pasteurs, joue un rôle fon-
damental dans le développement de la pratique ar-
tistique. L’échange de savoir-faire professionnels et 
spirituels entre artistes est essentiel, car il renforce 
non seulement leurs compétences, mais aussi leur bi-
en-être émotionnel et spirituel. De telles interactions 
favorisent la naissance de projets ou de partenariats 
artistiques, comme cela a été indiqué lors des discus-
sions de groupe, témoignant du désir des artistes de 
créer ensemble des œuvres engagées dans une spiri-
tualité chrétienne.

Le soutien de l’Église, quant à lui, revêt une autre 
nature et peut être financier, spirituel et théologique. 
Si les artistes espèrent voir l’Église jouer le rôle de 
mécène, les pasteurs envisagent un soutien financier 
pour le développement d’outils servant l’Église locale. 
Cette différence de perspective souligne que, bien que 
les artistes et les pasteurs partagent l’objectif de faire 
rayonner la foi, leurs approches divergent. Les pas-
teurs se concentrent sur ce que l’Église locale propose, 
tandis que les artistes souhaitent créer en dehors du 
cadre liturgique, tout en bénéficiant d’un soutien spiri-
tuel et financier. Pour établir un rassemblement viable 
et unifié, il est crucial de prendre en compte ces points 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

de vue variés. Bien que le soutien de l’Église n’ait pas 
été exploré en profondeur lors des discussions, il ap-
paraît nécessaire de créer un climat de confiance, in-
tégrant pleinement les artistes dans la vie de l’Église.

Synthèse des rencontres

Les rencontres entre artistes chrétiens et pasteurs ont 
révélé des perspectives variées sur les avantages d’un 
rassemblement d’artistes chrétiens. Tous reconnais-
sent le potentiel de ce type d’initiative pour le partage 
de la foi chrétienne. Malgré quelques différences de 
points de vue et d’intérêts, les deux groupes sont large-
ment favorables à un tel regroupement.

Cependant, plusieurs défis se présentent. Les artistes 
expriment des réticences quant à l’intégration des re-
sponsables d’Église dans ce projet, préférant en con-
server l’initiative. Cette divergence de perspectives, no-
tamment la vision différente de l’expression artistique, 
pourrait créer des tensions et entraver la création d’un 
regroupement uni et propice au développement des 
arts en Église. Un autre obstacle majeur est l’absence 
d’unité entre artistes et pasteurs, ce qui pourrait en-
gendrer une concurrence nuisible. De plus, l’art grand 
public, qui vise davantage à remplir une fonction d’an-
imation de l’adoration en conduisant l’assemblée dans 
un moment de louange, est dominant dans le contexte 
ecclésial. Il laisse peu de place aux diverses pratiques 
artistiques, isolant ainsi les artistes qui ne s’y identi-
fient pas et qui n’ont pas cette fonction dans le corps. 
Cet isolement est une problématique centrale ressor-
tie de ces rencontres, soulignant la nécessité d’un sou-
tien plus cohérent et inclusif.

En analysant les données issues de ces discussions, 
il est clair qu’un rassemblement d’artistes chrétiens, 
visant à contribuer au rayonnement de la foi, reste 
une pratique peu observée dans le Grand Montréal. 
Le phénomène de l’isolement, qui touche les artistes 
et qui s’observe aussi entre les communautés elles-
mêmes, semble être dû à plusieurs facteurs  : la con-
currence artistique, l’incompréhension du rôle im-
portant des arts dans la mission, la crainte de déplaire 
aux fidèles, l’héritage de la tradition protestante, les 
différences de points de vue entre artistes et pasteurs, 
et le manque de soutien fraternel.

On peut remarquer aussi que chacun des groupes 
relève des avantages différents en ce qui concerne 
le rassemblement d’artistes chrétiens. Malgré ces 
quelques différences de points de vue et d’intérêts, les 
deux groupes apparaissent globalement en faveur d’un 
regroupement d’artistes chrétiens. Ils perçoivent tous 
deux le potentiel pour le partage de la foi chrétienne. 
Ils ont également mentionné différents écueils et prob-
lèmes à considérer pour que ce rassemblement soit 
propice au rayonnement de la foi chrétienne. 

En somme, l’isolement des artistes chrétiens engen-
dre des sentiments de solitude, de rivalité, d’incom-
préhension et de crainte. Les traditions protestantes, 
les divergences d’opinions et le manque de soutien 
sont autant de facteurs qui contribuent à cet isolement. 
Afin de mieux comprendre cette situation, une analyse 
approfondie de cette expérience d’isolement, mise en 
corrélation avec un événement similaire tiré d’un récit 
biblique, serait bénéfique. Ce dialogue pourrait offrir 
des perspectives enrichissantes pour envisager un ave-
nir où l’art et la foi se rejoignent harmonieusement.

Discours théologique

L’analyse des données a révélé une expérience mar-
quée par l’isolement. Pour éclairer cette situation, il 
semble pertinent d’examiner un cas similaire issu 
des Écritures. La péricope de 1  Rois  19.1-18 relate 
l’épreuve du prophète Élie, qui, menacé de mort par la 
reine Jézabel, choisit de se retirer. Ce retrait physique 
symbolise également son isolement spirituel. Élie se 
trouve alors en proie à une solitude profonde.

Concepts extraits du passage biblique

Ce récit biblique offre des perspectives intéressantes 
pour comprendre l’isolement vécu par les artistes. 
Nous dégagerons les principes clés de l’expéri-
ence d’Élie pour ensuite développer une réflexion 
théologique afin de proposer des solutions pertinen-
tes pour la situation des artistes chrétiens en quête de 
communion et de soutien dans leur démarche spiritu-
elle et créative.

L’analyse de l’expérience d’Élie, telle que relatée dans 
1 Rois 19.1-18, permet de dégager plusieurs principes 
clés liés à l’isolement.



50

Figure 1 : 
Processus de l’expérience de l’isolement d’Élie

Le premier concept est celui de l’oppression. Élie, 
après avoir courageusement dénoncé l’idolâtrie du 
peuple, est menacé de mort par Jézabel. Cette menace 
l’ébranle profondément, générant en lui un sentiment 
de crainte. Se sentant en danger, Élie fuit et abandon-
ne son ministère, se retirant même du territoire de 
Yahvé. Isolé et désespéré, il en vient à demander la 
mort à Dieu, exprimant son besoin de soutien. Cette 
situation marque un tournant dans l’expérience d’Élie. 
Ayant tout abandonné, y compris son engagement en-
vers Dieu, il est dans un état de profonde détresse. 
Dieu intervient par l’entremise de son messager, qui, 
contrairement à celui de Jézabel, apporte la vie plutôt 
que la mort. Il touche Élie, lui ordonne de se lever et 
de manger. Il lui prépare un repas, manifestant ainsi 
une bienveillance tangible. Cette intervention sort Élie 
de sa solitude, ranime ses forces et le prépare pour la 
suite de son cheminement.

La rencontre divine qui suit, au mont Horeb, trans-
forme les perspectives d’Élie. Dieu se révèle à lui, 
corrigeant ses perceptions erronées et lui donnant 
l’assurance qu’il n’est pas seul. Cette expérience re-
nouvelle sa relation avec Dieu, lui permettant de sortir 
de la solitude et de se réengager dans son ministère 
avec une nouvelle perspective et un engagement ren-
forcé. Chaque étape du processus qui sort Élie de 
l’isolement fait écho à celles qui l’y ont mené. Ainsi, le 
soutien physique et spirituel compense le manque de 
soutien, la rencontre divine rompt la solitude, la confi-
ance en Dieu, résultant de ce cheminement, remplace 
la crainte, et la foi en Dieu permet de faire face à l’op-
pression. Ce récit éclaire le processus de l’isolement 
et celui de la restauration, montrant comment l’inter-
vention divine peut transformer la détresse en une ex-
périence de renouveau et de mission renouvelée. 

De la désolation dans la solitude à l’espérance 
d’un nouveau départ

Bien que les causes de l’isolement d’Élie diffèrent de 
celles qui maintiennent les artistes dans la solitude, 
les deux expériences partagent des mécanismes simi-
laires. Ce texte nous aide à comprendre ce qui motive 
la volonté de se distancier et à identifier des éléments 
susceptibles de transformer ce comportement. Dans 
les deux cas, l’opposition, la crainte, la solitude et le 
découragement se succèdent, conduisant au dése-
spoir. Élie abandonne sa vocation et demande la mort, 
mais son histoire bascule vers l’espérance. Il trouve 
alors la force de poursuivre son mandat prophétique.

Pour comprendre l’isolement des artistes, il est essen-
tiel d’examiner les raisons qui les poussent à se mettre 
en retrait. Au cœur de l’expérience de l’isolement, il 
est aussi crucial de discerner ce qui pourrait amorcer 
un changement de situation. Ainsi, en analysant ces 
mécanismes, il est possible de trouver des moyens de 
transformer l’isolement en occasion de renouveau.

Deux types d’hostilité, un même comportement

L’isolement d’Élie, dans le récit biblique, est motivé 
par une menace à sa vie et par son sentiment d’être 
le seul à défendre Yahvé contre l’idolâtrie. La rivalité 
ouverte entre les prophètes et la culture instaurée par 
le roi Achab, rompant l’Alliance avec Dieu, pousse Élie 
à se retirer, croyant être seul dans son combat. Sa per-
ception d’isolement est renforcée par sa déclaration à 
deux reprises : « Moi, je suis resté seul » (v. 10 et 14), 
malgré l’existence de 7000 autres prophètes fidèles.

De manière similaire, les artistes chrétiens d’aujo-
urd’hui se sentent isolés dans un environnement 
souvent hostile à leur vocation artistique. L’héritage 
de la tradition protestante accorde peu de place aux 
arts dans l’Église, et la méfiance ou l’indifférence de 
la communauté ecclésiale contribue à ce sentiment de 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

solitude. Bien que l’intensité de l’hostilité soit moindre 
que celle vécue par Élie, le résultat est similaire : les 
artistes se sentent incompris et se retirent.

La crainte, définie comme une réaction de retrait face 
à une menace perçue, joue un rôle central dans cet 
isolement. Les artistes craignent de déplaire aux pas-
teurs ou aux membres de leur Église, redoutant les 
critiques et se conformant ainsi à un art dominant 
légitimé par la communauté, souvent au détriment de 
leur vocation artistique. L’absence de soutien matériel 
complique leur situation, limitant leur capacité à créer 
des œuvres de qualité. Cette insécurité et l’absence de 
reconnaissance accentuent leur isolement. Les pas-
teurs, quant à eux, craignent les réactions négatives 
de leur communauté et sont réticents à permettre aux 
artistes d’interpréter théologiquement les Écritures 
sans encadrement adéquat. Cette méfiance mutuelle 
freine le développement des arts. Pour surmonter cet 
isolement, il est essentiel de créer un climat de confi-
ance et de dialogue ouvert entre artistes et respons-
ables d’Églises. Apporter un soutien adéquat offrirait 
aux artistes la possibilité de se former et de se dévouer 
entièrement à leur vocation, contribuant au rayonne-
ment de la foi.

L’isolement ou l’extinction de la vocation

Dans le récit biblique, la fuite d’Élie entraîne l’abandon 
de son mandat prophétique. Fuyant le territoire d’Is-
raël, Élie renonce à sa mission confiée par Dieu. Son 
profond découragement, exprimé par le cri — « Cela 
suffit ! » (v. 4) — signale son désir d’abandonner son rôle 
prophétique face à une hostilité insurmontable. Dieu, 
en lui adressant la question « Que fais-tu ici, Élie ? » 
(v. 10), tente de le réaligner avec sa vocation. Le récit 
dévoile que l’isolement d’Élie limite sa perspective et 
qu’il justifie son retrait par un raisonnement fermé.

Les pasteurs, de leur côté, ignorent souvent le point de 
vue des artistes. Face à un contexte qui atrophie leur 
perspective, ces artistes se replient sur eux-mêmes. Ce 
retrait peut mener à une conformité à l’art dominant 
ou, dans le pire des cas, à l’abandon de leur vocation 
artistique. L’absence de dialogue entre artistes et pas-
teurs empêche le développement d’un art propice au 
rayonnement de la foi, qui constituerait un ministère 
permettant de bâtir le corps de Christ. L’isolement des 
artistes, similaire à celui d’Élie, enferme leur raisonne-
ment dans une vision restreinte. La création d’espaces 
de dialogue pourrait ouvrir de nouvelles perspectives, 
permettant aux artistes et aux pasteurs de décloison-
ner leur pensée.

Ainsi, l’isolement des artistes, alimenté par un contex-
te non favorable, mène souvent à l’abandon ou à l’ajust-
ement de leur vocation artistique pour se conformer 
aux attentes du cadre ecclésial en tant qu’institution 
normée par des traditions et un fonctionnement pro-
pre à chaque localité. Comme Élie, ils ont besoin d’un 
soutien pour éclairer leur raison et renouer avec leur 
mission. Créer un dialogue ouvert entre artistes et 
pasteurs pourrait transformer cette dynamique et per-
mettre un épanouissement mutuel.

Une issue possible ou la résurrection de la 
vocation 

Le sentiment de solitude d’Élie, visible dans ses dis-
cours directs et son retrait physique, exprime son pro-
fond découragement face à l’oppression. À deux repris-
es, il déclare à l’Éternel : « Moi, je suis resté seul » (v. 
10 et 14). Ce cri du cœur reflète son isolement et son 
désespoir. Demandant la mort à Dieu, Élie reçoit une 
réponse contraire à sa requête : un messager lui offre 
un soutien vital. Il lui prodigue un soutien physique à 
travers la nourriture et le repos, préparant Élie à une 
rencontre spirituelle avec Dieu au mont Horeb. Après 
cette rencontre divine, où Dieu répond à ses besoins 
matériels et corrige ses perceptions erronées, Élie re-
trouve la force et la clarté pour reprendre son mandat 
prophétique. Dieu lui révèle qu’il n’est pas seul, qu’il 
reste 7000 hommes fidèles en Israël, ce qui aide Élie 
à surmonter son isolement et à réintégrer sa mission.

Pour les artistes chrétiens, bien qu’ils ne se trouvent 
pas dans un contexte aussi oppressif que celui d’Élie, 
ils partagent un sentiment de solitude et un manque 
de soutien. Ils ont exprimé le besoin de soutien mor-
al et spirituel pour poursuivre leur vocation artistique. 
Un soutien financier concret et un espace de dialogue 
pourraient répondre à leurs besoins, permettant de 
réaliser leurs projets artistiques et de surmonter leur 
isolement. Les réticences des pasteurs et la crainte 
d’une mauvaise réception des arts dans l’Église 
s’ajoutent à ce sentiment d’isolement. Toutefois, la 
prise en compte des besoins matériels et spirituels 
des artistes, ainsi que la création de dialogues ouverts 
pourraient, offrir une issue favorable. Comme pour 
Élie, le soutien externe et la reconnaissance de leur 
vocation sont essentiels pour raviver leur engagement 
et leur permettre de faire rayonner la foi à travers l’art. 
Ainsi, tout comme Élie a été restauré dans sa mission 
divine, les artistes chrétiens peuvent également voir 
leur vocation renouvelée grâce à un soutien adéquat et 
à l’ouverture de perspectives nouvelles. La fondation 



52

d’un projet de regroupement d’artistes chrétiens dans 
la prière est essentielle pour aligner ces efforts sur les 
desseins de Dieu pour son Église.

Synthèse du discours théologique

Bien que les expériences d’isolement d’Élie et des 
artistes chrétiens soient différentes, elles partagent 
des mécanismes similaires : l’opposition et la crainte 
génèrent un retrait dans les deux cas. Le chemine-
ment d’Élie, qui le mène à ne pas abandonner sa voca-
tion, éclaire des interventions possibles pour aider les 
artistes à poursuivre leur appel. Élie, souhaitant dis-
paraître, voit Dieu répondre non par la mort, mais par 
la vie prodiguée pour la poursuite de sa mission divine.

Dans notre contexte, les principales nécessités des ar-
tistes chrétiens, identifiées lors de la collecte de don-
nées, incluent un soutien financier concret pour leur 
donner la possibilité de se consacrer à leur vocation. 
Cependant, cette reconnaissance préalable de leur 
ministère est essentielle. Les données révèlent des 
points de vue divergents entre pasteurs et artistes sur 
les fonctions de l’art. Un dialogue ouvert serait néces-
saire pour parvenir à une perception plus équilibrée 
de la pratique des arts en vue du rayonnement de la 
foi. L’Église ne peut apporter un soutien efficace sans 
avoir conscience de l’importance du rôle, dans le corps 
de Christ, des arts et des artistes ayant cette vocation.

La création d’un regroupement d’artistes apparaît 
donc pertinente pour répondre à ces besoins. Un tel 
regroupement rendrait visible une minorité et facilit-
erait son intégration dans les Églises, tout en ouvrant 
des perspectives autrement inaccessibles. Il s’agirait 
pour le corps pastoral de soutenir sans devenir des 
directeurs artistiques officieux. De cette intégration 
pourrait naître un sentiment d’appartenance plus mar-
qué, offrant une solution à l’isolement. En outre, il est 
primordial de se rappeler que l’intervention divine 
auprès d’Élie survient en réponse à sa prière à l’Éter-
nel. Cette action fondamentale ouvre des perspectives 
insoupçonnées. Ainsi, la prière est un fondement es-
sentiel pour permettre à un projet de regroupement 
d’artistes chrétiens d’accomplir les desseins de Dieu 
pour son Église.

Perspective d’un rassemblement d’artistes 
chrétiens évangéliques

Pour conclure, l’objectif de cet article était principale-
ment d’évaluer la pertinence d’un regroupement d’ar-
tistes chrétiens pour favoriser le rayonnement de la 
foi. L’exégèse du milieu et les rencontres établies avec 
les pasteurs et les artistes ont permis d’en estimer la 
pertinence. Ainsi, dans l’éventualité de la création d’un 
rassemblement, il était important d’évaluer comment 
un regroupement d’artistes chrétiens pouvait contri-
buer au rayonnement de la foi. Ensuite, selon l’avis 
des participants aux groupes de discussion, on a re-
levé les avantages, les inconvénients, ainsi que ce qui 
pourrait empêcher, ou bien, au contraire, favoriser le 
développement d’un tel rassemblement. Les interve-
nants ont démontré l’utilité de ce projet et ont discuté 
de sa possible contribution au rayonnement de la foi. 
Ils ont évoqué les liens que l’Église pourrait éventuel-
lement entretenir avec ce rassemblement. Des pistes 
de réflexion ont également été suggérées concernant 
la forme que pourrait revêtir ce regroupement.

Tous ces critères d’évaluation ont aidé à mesurer la 
pertinence d’un rassemblement d’artistes chrétiens. 
La richesse des interventions a permis de discerner le 
potentiel d’un tel projet. Néanmoins, la recherche a mis 
en exergue des zones d’incompréhension. Elles pour-
raient bien expliquer la marginalisation des artistes 
non concernés par l’art dominant et par la fonction du 
conducteur de louange. L’absence de dialogue entre 
ces artistes et les pasteurs et, par extension, l’Église 
maintient le statu quo. Le manque de soutien envers 
ces artistes participe également à l’avortement d’un 
ministère qui pourrait être fructueux pour le Royaume 
de Dieu.

Cependant, dans la perspective d’un rassemblement 
d’artistes chrétiens, il est important de présenter des 
pistes de réflexion qui permettraient de proposer 
des solutions aux problèmes rencontrés. Le schéma 
ci-dessous illustre les étapes nécessaires pour la mise 
en place d’un éventuel rassemblement d’artistes chré-
tiens désireux de favoriser le rayonnement de la foi :

Processus de réinvestissement de la pratique



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Ainsi, dans un premier temps, le climat hostile au chan-
gement doit pouvoir évoluer. L’amour fraternel appa-
raît comme étant le fondement de ce processus. Sans 
cet amour fraternel, le processus ne peut être viable. 
En second plan, l’écoute est indispensable de part et 
d’autre. Elle requiert une certaine humilité. C’est pour-
quoi il s’avère nécessaire d’établir un dialogue entre les 
artistes chrétiens soucieux de contribuer au rayonne-
ment de la foi chrétienne, les responsables d’Églises, 
ainsi que des représentants des membres de la com-
munauté évangélique afin de discuter de la possibilité 
d’investir les arts dans une perspective missionnaire. 

Dans un troisième temps, pour surmonter les diffé-
rentes craintes, il s’agirait d’instaurer un climat de 
confiance entre les trois groupes nommés précédem-
ment. La confiance favoriserait ainsi l’échange et la 
bienveillance. Une réflexion sur les moyens à mettre 
en place pour créer ce climat de confiance serait à 
mener. Elle nécessite de faire émerger tout ce qui, à 
l’heure actuelle, génère de l’hostilité et de la méfiance. 
Des changements d’orientations, de comportements, 
de fonctionnement seraient certainement indispen-
sables pour parvenir à instaurer un climat propice au 
dialogue. 

La quatrième étape correspond à la mise en place d’un 
soutien concret et durable pour favoriser le développe-
ment des arts selon une perspective missionnaire. Il 
s’agirait de proposer aux artistes de recevoir le soutien 
de leurs pairs dans le domaine des arts, d’obtenir un 
soutien financier pour pouvoir se consacrer à la créa-
tion d’œuvres de qualité et de bénéficier d’un soutien 
spirituel pour poursuivre leur vocation artistique. Sans 
soutien, l’artiste se trouve en proie à l’isolement et à 
l’atrophie de sa vocation artistique. La mise en place 
de ces soutiens nécessite un travail de sensibilisation 
auprès des pasteurs et des communautés sur l’im-
portance des arts dans la société. L’Église ne devrait 
pas rester en marge de ce que produit la société. Être 
en mesure d’interpeller nos contemporains avec des 
œuvres qui s’adressent à tous constitue une ouverture 
de l’Église au monde. Elle ouvre un dialogue au sein 
même de son milieu de vie. Elle n’attend pas que les 
contemporains entrent dans l’Église et acceptent de 
se conformer à son cadre pour entendre la Parole de 
Dieu, mais elle sort de son propre milieu pour procla-
mer son message, à l’image du Christ qui s’est incarné 
pour habiter parmi nous. Le langage des arts pourrait 
être une voix pertinente au sein du contexte du Grand 

Montréal. Par ailleurs, une réflexion sérieuse devra 
être menée sur la formation théologique des artistes 
qui poursuivent une telle vocation. De même, la ques-
tion de la place des pasteurs et des artistes au sein de 
projets artistiques devrait aussi être étudiée. Les fonc-
tions de chacun, le rapport aux finances et l’enjeu de la 
réputation de l’Église, dans le cadre des projets qu’elle 
produit, sont autant de facteurs qui peuvent interférer 
avec la création. 

La mise en place d’un tel soutien permettrait de favo-
riser le développement d’œuvres artistiques selon une 
perspective missionnaire qui contribuerait au rayon-
nement de la foi. On comprend que ce rayonnement 
ne peut être forcé, au risque de demeurer artificiel. Un 
amour authentique et une unité réelle entre les diffé-
rents intervenants doivent se trouver au fondement 
d’un tel projet. Les défis et les écueils paraissent nom-
breux, certes, mais ils sont à la mesure de la portée 
d’un tel rassemblement. Face à la complexité d’un pro-
jet de cette envergure, la prière continuelle constitue 
un élément essentiel à sa réussite. Elle ouvre la voie à 
l’intervention de Dieu, qui nous dépasse.



54

BIBLIOGRAPHIE

Mémoire

PARIZE, Sylvain. Art et rayonnement de la foi : étude sur 
la pertinence de la mise en place d’un rassemblement 
de chrétiens artistes, Thèse de Maîtrise), Université La-
val, [https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/ 
06f2777d-37ab-4843-ab96-e538952b1b2b/content] 
(Consulté en mars 2023)

Ouvrages et articles théologiques 

NADEAU, Jean-Guy. « Une méthodologie empirico-hermé-
neutique ». Dans VIAU, Marcel et Gilles Routhier (dir.). Pré-
cis de théologie pratique. Montréal : Novalis, 2004

REYMOND, Bernard. Théâtre et christianisme. Genève : 
Labor et Fides, 2002

TURNER, Steve. Imagine le chrétien et l’art. Marne-la-Val-
lée, France : Farel, 2006

VIAU, Marcel. « La méthodologie empirique en théologie 
pratique ». Dans VIAU, Marcel et Gilles Routhier (dir.). Pré-
cis de théologie pratique. Montréal : Novalis, 2004

Ouvrages et articles sur l’art 

BURGESS, Marilyn et Maria De Rosa. Le rôle distinct 
des centres d’artistes autogéré dans l’écosystème des arts 
visuels au Canada. [En ligne], 13 octobre 2011, [https://
conseildesarts.ca/-/media/Files/CCA/Research/2012/05/
The_Distinct_Role_of_Artist_Run_Centres_FR.pdf] 
(Consulté en mai 2021)

COUTURE, Francine. « L’exposition comme lieu de 
construction identitaire : la montréalisation de l’art 
contemporain ». Dans Produire la culture, produire 
l’identité ? Québec : Les Presses de l’Université Laval, 
2000

CURRIE, Bruno. Homer’s Allusive Art. Oxford : Oxford 
University Press, 2016

LÉGER, J.M. Les arts et la culture au Québec : Portrait de 
la perception des Québécois, [En ligne], 2016.

LÉGER, J.M. Les Montréalais et les arts, Léger 360, p. 15, 
[En ligne], 2019.

ROOKMAAKER, H.R. L’art moderne et la mort d’une 
culture. Guebwiller, Ligue pour la lecture de la Bible, 1974

TREMBLAY, Diane-Gabrielle et Thomas Pilati. « Les 
centres d’artistes autogérés et leur rôle dans l’attraction de 
la classe créative », Géographie, économie, société, vol. 10, 
no 4, 2008, p. 431-440

Ouvrages sur la philosophie et la psychologie 
sociale 

FISCHER,  Gustave-Nicolas. « Chapitre  3  : Le groupe so-
cial ». Dans FISCHER, Gustave-Nicolas, sous la dir. de. Les 
concepts fondamentaux de la psychologie sociale. Paris  : 
Dunod, 2020

TAYLOR Charles. L’âge séculier. Montréal : Boréal, 2011

Sources électroniques

CENTRE NATIONAL DE RESSOURCES TEXTUELLES 
ET LEXICALES. « Rassemblement (définition) », [En 
ligne], 2012, [https://www.cnrtl.fr/definition/rassemble-
ment] (consulté le 1 mars 2021)

GENEL, Claudia. « #PropageTonTalent, pour briser l’iso-
lement des artistes », [En ligne], 24 mai 2020, [https://ici.
radio-canada.ca/nouvelle/1705555/propage-talent-isole-
ment-artistes-danse] (consulté en mai 2021)

REGROUPEMENTS DES CENTRES D’ARTISTES 
AUTOGÉRÉS DU QUÉBEC. « Les centres d’artistes 
autogérés. Des pôles de diversité et d’excellence en 
art actuel », [En ligne], 16 mars 2017, [http://ville.
montreal.qc.ca/pls/portal/url/ITEM/4C9804530D6C-
70B0E0530A93013270B0] (Consulté en mai 2021

UNION DES ARTISTES. [https://uda.ca/salle-de-presse/
luda-devoile-les-resultats-dun-sondage-sur-la-perception-de-
la-culture-et-des] (consulté en mai 2021).

https://www.erudit.org/fr/livres/culture-francaise-damerique/produire-culture-produire-lidentite/
https://www.erudit.org/fr/livres/culture-francaise-damerique/produire-culture-produire-lidentite/



	_Hlk219360137
	_GoBack
	_GoBack

	Button 1: 


