
ÉDITEURS 
Le Collège Presbytérien, Montréal 
3495 rue University, Montreal, QC H3A 2A8 
514.288.5256 | www.presbyteriancollege.ca

BULLETIN ACADÉMIQUE 
DE THÉOLOGIE  
PRATIQUE
V O L .  5  N O .  3

Avant-propos 
Glen Smith

La violence conjugale et l’idolâtrie du 
couple au sein des communautés de 
foi 
Jenna Smith

Bernard Lonergan et le projet Rapha  
Karen Petersen Finch

L’inclusion des femmes dans les 
communications au sein des 
Églises évangéliques québécoises 
francophones 
Élise Bachand

Bibliographie annotée  
Valérie Lapensée

3

5

13

21

33



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

ÉDITEURS
Le Collège Presbytérien, Montréal
3495 rue University
Montréal, QC
H3A 2A8
www.presbyteriancollege.ca

M. Glenn Smith
Directeur - Maitrise en études théologiques 
(théologie pratique)
Collège Presbytérien
3495 rue University 
Montreal, QC
H3A 2A8

Le Bulletin académique de la théologie pratique du Collège 
presbytérien à l’Université McGill désire faire avancer 
l’intégration de la réflexion et de l’action dans la vie de 
l’Église située dans la francophonie.   

DIT AUTREMENT :  
IL EST QUESTION DE SAVOIR FAIRE LA THÉOLOGIE.

© 2025 Bulletin académique de théologie pratique 
Tous droits réservés. Aucune portion de cette 
publication ne peut être reproduite sous aucune forme, 
sauf de brefs extraits dans des revues, sans permission 
préalable des éditeurs. L’éditeur tient à remercier l’artiste 
montréalais Bernard Racicot pour le tableau qui orne 
la couverture de ce numéro, reflétant la vocation de 
l’éditeur à établir des ponts entre les chrétiens de la ville, 
une dimension de l’appel de Jérémie 29, 1-7.

Le Bulletin paraît trois fois par an. 

Dépôt légal : 3e trimestre 2024 
Bibliothèque nationale du Québec 
Bibliothèque nationale du Canada 
ISSN 2562-4474 – Vol 5 No 3 – Automne 2024

Imprimé au Canada



3

Dans son ouvrage intitulé Modern Social Imaginar-
ies, le philosophe montréalais Charles Taylor écrit : 
« Depuis le début, le problème numéro un des scienc-
es sociales modernes a été la modernité elle-même : 
cet amalgame sans précédent dans l’histoire de nou-
velles pratiques et formes institutionnelles (science, 
technologie, production industrielle, urbanisation), de 
nouveaux modes de vie… et de nouvelles formes de 
malaise » (2004, p. 1).

Il les qualifie de malaises de la modernité : « La 
première crainte concerne ce que l’on pourrait appeler 
une perte de sens, l’effacement des horizons moraux. 
La deuxième concerne l’éclipse des fins, face à la rai-
son instrumentale rampante. Et la troisième concerne 
une perte de liberté » (1991, p. 10). Tout cela se pro-
duit dans des villes comme Montréal.

C’est dans ces sphères que l’on retrouve les pressions 
transversales décrites par Taylor (2011, p. 1009-1047) 
: 

« Ce qui caractérise les sociétés occidental-
es n’est pas tant un déclin de la foi et des pra-
tiques religieuses, bien que cela ait largement 
eu lieu — dans certaines sociétés plus que d’au-
tres — qu’une fragilisation mutuelle à la fois des 
différentes positions religieuses et des représen-
tations de la croyance et de l’incroyance. La 
culture dans son ensemble subit les pressions 
transversales entre l’attraction des récits de l’im-
manence fermée d’une part et de l’autre, le sen-
timent de l’inadéquation de ces récits intensifiés 
par la rencontre avec des milieux pratiquants, ou 
simplement par certains signes transcendants » 
(2011, p. 1010).

James A. Smith commence son ouvrage par un traité 
créatif sur les pressions transversales (2011, p. 1-17) 
et les définit comme la pression simultanée de divers-
es options ou le sentiment d’être pris entre un écho 
de transcendance et la tendance à vivre sans réflexion 
dans le ici-bas (p. 140). En décrivant la nature de l’ex-
périence culturelle dans le monde occidental, Taylor 
s’attache à détailler ces pressions transversales, qu’il 
présente comme les opposés polaires de l’effet des dif-
férentes options de croyances et visions de la bonne 
vie. Nous ne les ressentons peut-être pas au quotidien 

à titre personnel, mais toute la culture est prise entre 
les extrêmes que sont les croyances et les pratiques 
chrétiennes orthodoxes historiques et leur image 
matérialiste contrastée.

Une pression transversale particulièrement dou-
loureuse est le thème de ce numéro du Bulletin 
académique. Le 6 décembre 1989 continue de mar-
quer l’imaginaire non seulement des chrétiens de 
Montréal, mais de tous les Montréalais. Ce soir-là, 
quatorze jeunes femmes de Polytechnique Montréal 
ont été abattues dans leur salle de classe par Marc 
Lépine, un jeune homme misogyne qui s’était vu re-
fuser l’entrée dans la même école d’ingénieurs où ces 
femmes étudiaient. Il s’est ensuite suicidé.

Le 6 décembre 2023, trente-quatre ans après le mas-
sacre de la Polytechnique, Direction Chrétienne, un 
organisme de développement communautaire de 
Montréal a publié le projet Rapha, l’étude la plus con-
cluante jamais réalisée sur la violence domestique et 
conjugale dans les églises du Québec. Le projet Rapha 
est né d’une volonté de mieux documenter et compren-
dre le problème de la violence domestique tel qu’il est 
vécu par les victimes issues de familles pratiquantes 
ou affiliées à des communautés chrétiennes au Qué-
bec. L’objectif de cette étude était d’engager le dialogue 
avec les dirigeants de l’Église et la communauté chré-
tienne du Québec sur le thème de la violence domes-
tique.

La première partie de l’enquête a été réalisée à l’aide 
d’un questionnaire écrit disponible en cinq langues 
(français, anglais, arabe, chinois et espagnol) et dis-
tribué par l’intermédiaire de ces mêmes groupes. 
Pour cette étude, les chercheurs ont recueilli les opin-
ions de 503 survivants, résidents du Québec, sur quar-
ante-deux questions liées à la question de la violence 
conjugale et familiale. Cette enquête a été menée 
auprès de répondants issus de ménages où l’apparte-
nance à une communauté religieuse chrétienne reste 
un marqueur identitaire important. Les répondants 
étaient catholiques, protestants ou évangéliques. Avec 
un tel nombre de répondants, on peut estimer que les 
résultats de cette enquête reflètent l’opinion de la pop-
ulation des confessions chrétiennes au Québec avec 
une marge d’erreur de quatre points de pourcentage et 
un niveau de confiance de 95 %.

Avant-propos



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Bibliographie
SMITH, James A. How (Not) to be Secular: Reading Charles Taylor. Grand Rapids : Baker, 2014.
TAYLOR, Charles. The Malaise of Modernity. Toronto : House of Anansi Press, 1991.
TAYLOR, Charles. Modern Social Imaginaries. Durham : Duke University Press, 2004.
TAYLOR, Charles. L’âge séculier. Paris : Éditions du Seuil, 2011.

Dans le sondage Rapha, 37 % des personnes répon-
dantes se sont identifiées comme étant victimes ou 
ayant été victimes de violence conjugale (ou « victimes 
occasionnelles de violence conjugale »). Il convient de 
noter qu’il s’agit d’un sondage auto-rapporté et qu’au-
cune question n’a été posée pour savoir si cette expéri-
ence impliquait une infraction pénale ou si les per-
sonnes répondantes avaient porté plainte auprès de la 
police. Compte tenu des diverses statistiques avancées 
par les autorités policières et les enquêtes sur le ter-
rain menées au Québec et au Canada, les chercheurs 
de Rapha n’ont aucune raison de croire que la violence 
conjugale est plus ou moins répandue dans les com-
munautés chrétiennes du Québec qu’ailleurs dans la 
société.

Deux conclusions se dégagent de l’enquête Rapha, et 
on peut les affirmer avec un certain degré de certitude. 
Premièrement, il y a des victimes et des personnes 
survivantes de violence conjugale dans nos églises au 
Québec. Un nombre considérable de personnes ont 
des antécédents de violence conjugale. Il y a égale-
ment des personnes qui subissent actuellement de la 
violence conjugale et qui sont des activement impli-
quées dans nos églises. Même si certaines personnes 
ne se considèrent pas comme des victimes de violence 
conjugale, il y a de nombreux actes ou épisodes de vi-
olence conjugale au sein de nos églises. Les chiffres 
sont trop élevés pour être ignorés.

Deuxièmement, seuls 17 % des répondants con-
sidèrent que leur Église a pris des mesures pour sen-
sibiliser ses membres à la violence conjugale. En re-
vanche, 83 % des personnes interrogées s’accordent 
pour dire que la question de la violence conjugale 
devrait être abordée publiquement au sein de l’Église. 
Le mandat est clair : si l’on en croit les répondants, 
les chrétiens du Québec veulent que l’Église réagisse 
mieux à la violence conjugale, sensibilise davantage à 
cette question et la prévienne plus efficacement. Lor-
sque l’on examine les mesures en place et les réponses 
de l’Église lorsqu’une victime dénonce sa situation à 
ses dirigeants, on constate un écart entre la réalité ac-
tuelle et les souhaits des membres de l’Église.

Dans ce bulletin, quatre femmes offrent leurs réflex-
ions sur le sujet : Jenna Smith, employée de Direc-
tion Chrétienne et auteure de l’étude Rapha; Karen 
Petersen-Finch, professeure au Collège presbytérien; 
Élise Bachand, diplômée du Collège; et Valérie Lap-
ensee, étudiante au Collège. Smith, Petersen-Finch 
et Bachand offrent une réflexion sur une pratique de 
la foi chrétienne dans le contexte de cette pression 
transversale. Lapensée, quant à elle, propose une bib-
liographie annotée pour ceux et celles qui voudraient 
explorer le sujet.

Glenn Smith 
Directeur - Maitrise en études théologiques 
(théologie pratique) 
Collège Presbytérien



5

Le concept de « foyer » est un sujet auquel mon équi-
pe chez Direction Chrétienne et moi avons beaucoup 
réfléchi pendant les confinements liés à la COVID-19 
de 2020 à 2023, alors que nous étudiions la violence 
conjugale et sa prévalence au sein des familles chréti-
ennes pratiquantes au Québec. Au cours de cette péri-
ode particulièrement difficile du XXIe siècle, le foyer 
n’a pas été un lieu très positif ni un endroit sécuritaire 
pour de nombreuses personnes et familles, comme 
nous l’a révélé l’Organisation des Nations Unies, qui a 
qualifié la violence conjugale de « pandémie cachée »2. 
La recherche participative communautaire que nous 
avons menée, intitulée « Projet Rapha3», a révélé que 
la violence conjugale est malheureusement tout aussi 
répandue au sein des communautés religieuses du 
Québec que dans l’ensemble de la société. Des 503 
personnes ayant répondu à la phase quantitative de 
notre étude, environ 34 % considéraient être victimes 
de violence conjugale (ou l’avaient été à un moment) 
et 49 % d’entre elles avaient subi au moins un incident 
de violence de la part d’un partenaire depuis l’âge de 
15 ans. À la question « Je connais au moins une per-
sonne dans ma communauté religieuse/mon église/
ma paroisse qui est ou a été victime de violence con-
jugale », 64 % des répondants ont répondu par l’affir-
mative. Ces statistiques, quoique décourageantes, ne 
s’écartent pas beaucoup de la moyenne et concordent 
avec les résultats obtenus dans le cadre de sondages 
menés auprès de l’ensemble de la population cana-
dienne.

Dans la deuxième phase de notre étude, nous avons 
mené 13 entretiens qualitatifs semi-structurés auprès 
de femmes chrétiennes québécoises ayant survécu à 

de la violence conjugale. De multiples avenues pour-
raient. des conclusions de l’étude Rapha en matière 
d’aumônerie pastorale ou théologique, chacune com-
portant des implications significatives.

Dans le cadre de Theology in the City et du thème 
global du foyer et de l’appartenance, je m’appuie sur la 
théologie du traumatisme et sa relation avec le concept 
chrétien du foyer. Je me permets, tout d’abord, de vous 
faire part de quelques réflexions concernant les partic-
ularités des violences traumatiques lorsqu’elles se pro-
duisent au sein de foyers chrétiens et sur la manière 
dont le concept chrétien actuel d’un foyer nous a 
mal préparés à prévenir la violence ou à y répondre 
de manière appropriée lorsqu’elle survient dans nos 
communautés. Faisons donc appel à la théologie du 
traumatisme et, plus précisément, des réflexions sur 
ce que nous nommons la guérison par le processus 
dans la théologie du traumatisme afin de nous aider à 
reconceptualiser le foyer chrétien.

Dans son livre Trauma and Grace: Theology in a 
Ruptured World, Serene Jones pose la question suiv-
ante : « Qu’advient-il de l’imagination lorsqu’elle lutte 
pour traverser des expériences de violence traumati-
sante4 ? » Dans le présent document, je pose plutôt la 
question : qu’advient-il du concept chrétien du FOYER 
pendant qu’il lutte pour surmonter des expériences 
de violence traumatisante qui étaient entièrement 
liées au FOYER (à la fois littéralement et théologique-
ment) ? À quoi ressemble donc la reconceptualisation 
chrétienne du foyer inspirée du principe de guérison 
par le processus ? Permettez-moi de faire une pause 
pour décrire ce qui, selon moi, constitue l’unicité des 
violences traumatiques liées au foyer dans le concept 

La violence conjugale et l’idolâtrie du 
couple au sein des communautés de foi:
engager la théologie du traumatisme pour développer une 
nouvelle image chrétienne du foyer1

Jenna Smith

1 L’auteure tient à remercier les organisateurs de Theology in the City 2024 pour cette invitation à réfléchir conjointement sur le thème « L’appartenance : à la 
recherche d’un foyer », un sujet qui occupe une grande partie de notre discours social dans le monde postpandémique.
2 ONU FEMMES, La pandémie fantôme : la violence contre les femmes pendant la COVID-19, [https://www.unwomen.org/fr/news/in-focus/in-focus-gender-equali-
ty-in-covid-19-response/violence-against-women-during-covid-19] (consulté le 30 octobre 2023).
3 La description du projet Rapha est disponible sur https://www.direction.ca/rapha.
4 JONES, Serene, Theology and Grace: Theology in a Ruptured World. Westminster, John Knox Press, 2009, p. 32, traduction libre.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

et l’expérience chrétiennes. Paul Efona, pasteur bap-
tiste et thérapeute familial franco-camerounais, a écrit 
ce qui suit en 2020 dans son essai intitulé Existe-t-il 
des facteurs aggravant la souffrance des victimes de 
violences conjugales au sein de nos Églises ?5: « L’idéal 
du mariage au sein de la communauté chrétienne est le 
“couple chrétien”, c’est-à-dire un homme et une femme 
qui partagent tous deux une foi chrétienne commune. 
Le problème, selon nous, réside moins dans la valeur 
de ce modèle que dans la pente glissante qui l’entraîne 
vers l’idéologie du couple chrétien. » Il ajoute : « Dans 
nos assemblées, nous partons du principe que, tant que 
les deux partenaires sont chrétiens, leur foyer sera un 
lieu de respect, de sécurité, de soutien, d’attention et 
d’épanouissement mutuels. Une telle idéalisation devi-
ent une croyance, une croyance qui est non seulement 
naïve, mais dangereuse. » Efona poursuit en décriv-
ant les croyances et les pratiques périphériques ou 
consécutives qui découlent de cette idéalisation dans 
les foyers chrétiens, notamment la soumission hiérar-
chique des femmes, fondée sur une interprétation non 
contextualisée des écrits pauliniens ; une culture du 
silence au sein des Églises (surtout dans un contexte 
où, pour de nombreuses familles religieuses, l’Église 
est la principale communauté et le principal réseau, 
créant ainsi une culture taboue autour de la violence 
et un environnement néfaste pour les victimes) ; le re-
fus de rechercher une aide juridique ou socio-médicale 
externe, sur la base de 1 Corinthiens 6 ; une aversion 
pour le divorce, qui trouve racine dans les enseigne-
ments de Jésus dans Matthieu 5 ; ou une mauvaise 
compréhension de la théologie du pardon, c’est-à-dire 
« pardonne simplement à ton agresseur et retourne 
vers lui ».

Selon le pasteur Efona, toutes ces croyances et ces 
pratiques périphériques en lien avec le foyer et le 
mariage constituent « des facteurs aggravants pour la 
souffrance des victimes dans les communautés chré-
tiennes ». Les survivantes interrogées dans le cad-
re de l’étude Rapha ont confirmé sans équivoque les 
soupçons du pasteur Efona en ce qui a trait aux en-
seignements chrétiens et à leur impact négatif sur la 
vie d’une personne victime de violence conjugale. Voici 
quelques témoignages : 

5 EFONA, Paul, « Existe-t-il des facteurs aggravant la souffrance des victimes de violences conjugales au sein de nos Églises ? », Violences conjugales : les identifier 
pour agir en Église, Les Cahiers de l’École Pastorale, hors-série n 21, octobre 2020.
2 ONU FEMMES, La pandémie fantôme : la violence contre les femmes pendant la COVID-19, [https://www.unwomen.org/fr/news/in-focus/in-focus-gender-equality-
in-covid-19-response/violence-against-women-during-covid-19] (consulté le 30 octobre 2023).
3 La description du projet Rapha est disponible sur https://www.direction.ca/rapha.
4 JONES, Serene, Theology and Grace: Theology in a Ruptured World. Westminster, John Knox Press, 2009, p. 32, traduction libre.

•	 Essentiellement, il se référait à des passages 
de la Bible tels que « tu es ma femme, tu dois te 
soumettre à moi », mais chaque fois que j’essayais 
d’évoquer le passage « Maris, aimez vos femmes 
comme Christ aime l’Église », il répondait : « Non, 
non, non, ce n’est pas de cela qu’il s’agit. Nous 
parlons de ta soumission à moi. » Il y avait donc 
beaucoup d’abus spirituel. 

•	 Mais [mon pasteur] ne voulait pas s’en occuper. Il 
m’a dit : « Sois simplement soumise. » C’est tout ce 
qu’il m’a dit. C’est ridicule. Comment un pasteur 
peut-il ne pas comprendre ça ? Ce type est dan-
gereux. Que devais-je faire en tant que femme pour 
le dénoncer ? Voici ton ami. Et il est en train de 
perdre le contrôle. Personne ne veut s’en occuper. 
Il te laisse simplement tomber. Oui, c’est comme ça 
que je vois notre société. Et les chrétiens suivent la 
société, eux aussi.

•	 On entendait tout le temps des prêches sur la 
soumission… On ne parlait jamais de la violence, 
on ne parlait jamais du rôle de l’homme, de com-
ment exercer son leadership dans l’amour et non 
dans la contrainte et dans la prise de pouvoir et 
dans la colère. Donc, c’est beaucoup le rôle que 
l’Église m’a donné́. 

•	 Tu sais même les enjeux dans le couple, on va dire 
« basiques », pas très graves, ça ne se parle pas. Il 
ne faut pas qu’on dise que ça va mal dans un cou-
ple. 

Willie James Jennings, dans son commentaire sur les 
Actes des Apôtres, pousse encore plus loin ses réflex-
ions sur le mariage et le foyer dans la chrétienté mod-
erne :

Les chrétiens transforment souvent le mariage d’un 
acte d’adoration en un objet d’adoration et transfor-
ment le couple d’un parcours commun en discipulat 
en la fin et l’objectif du discipulat… Que cela ait tou-
jours été le cas est une question qui relève des his-
toriens, mais en Occident et dans un nombre crois-
sant d’autres contextes, notre capacité à imaginer 
la joie de toute forme d’intimité et les plaisirs de la 
vie quotidienne a été entièrement capturée par le 
pouvoir fantasmatique de l’idée du couple6…



7

6 JENNINGS, Willie James. Acts: A Theological Commentary on the Bible, Louisville, John Knox Press, 2017, traduction libre.
7 Ibid, p. 59, traduction libre.
8 Est-ce si surprenant ? Aux États-Unis, l’industrie du mariage a généré environ 70 milliards de dollars en 2022 (et c’était une année pandémique !).
9 JENNINGS, ouvr. cité, p. 60, traduction libre.

Selon Jennings, tout cela peut déboucher sur une pos-
sessivité ou un narcissisme qui sont des facteurs ou 
des conséquences de la violence conjugale au sein du 
foyer :

Nous n’avons pas eu le courage d’affronter l’idolâtrie 
du couple, car elle renferme notre peur et contrôle 
notre foi. Elle encercle notre peur de la vie nue, vul-
nérable et soumise au vent et à la force, au chaos 
et à la mort. Le couple nous donne l’illusion d’une 
vie maîtrisable. Il réduit notre vision de l’intimité 
aux joies que le couple partage à juste titre et nous 
tourne vers le narcissisme de deux personnes qui 
ne font plus qu’un. L’horreur que crée le couple est 
de transformer l’amour en possession.

Il n’y a peut-être pas de mots plus poignants que ceux 
de Willie James Jennings dans sa tentative de correc-
tion de l’idolâtrie du couple en appelant à une véritable 
théologie du foyer :

Nous demandons constamment aux couples de 
créer ce qu’ils ne peuvent pas créer : un espace de 
sécurité et de liberté. Aucun couple ne peut créer 
seulement ce que Dieu donne. Un couple ne peut 
être un espace de sécurité et de liberté QUE S’IL 
PARTICIPE à un espace de sécurité et de liberté 
pour une communauté qui se rassemble. Ce n’est 
que dans un espace de vie intime partagée qu’un 
couple peut être épargné de sa propre idolâtrie et 
de son utilisation comme un pouvoir destructeur7.

En effet, Paul Efona et Willie James Jennings discutent, 
parfois en termes très dramatiques, d’une théologie 
du foyer erronée et dangereuse, où l’institution du 
mariage et l’idéologie du couple sont au cœur de notre 
image du foyer et de sa théologie8. Il faut comprendre 
que des milliers de couples mariés adhèrent — con-
sciemment ou non — à cette idéologie. Ils évoluent au 
sein de communautés religieuses ou de groupes con-
fessionnels qui promeuvent ou considèrent comme ac-
quis cette position contre laquelle Jennings et Efona 
nous mettent en garde. Ces couples peuvent avoir des 
relations et un environnement familial parfaitement 
sains et non toxiques. Efona et Jennings ne rejettent 
pas l’union chrétienne, bien au contraire. Ils mettent 
en garde contre les pires scénarios d’une idéalisation 
néfaste du couple (et bien sûr, le mariage, le foyer et 
la vie de couple ne sont souvent qu’une seule et même 
chose). Jennings propose une lecture prophétique et 
macroéconomique d’un mal social et ecclésial : le nar-
cissisme du modèle familial traditionnel. Il n’est pas 
nécessaire de chercher bien loin pour comprendre 
d’où Jennings tire ses arguments. Pensez aux récits 
médiatiques typiques où le SEUL remède à la solitude 
se trouve dans le partenariat sexuel. Pensez au statut 
parasitaire accordé aux célibataires, aux personnes di-
vorcées et aux membres de la communauté LGBTQ 
au sein des grandes Églises chrétiennes.

Selon Jennings, l’union, le partenariat et le mariage 
peuvent être source de joie, une figure iconoclaste qui 
contribue à « briser toutes les idoles d’une commu-
nauté qui place constamment le couple au centre de 
son activité missionnaire, de ses divertissements et de 
sa joie9. » Efona et Jennings critiquent sévèrement le 
désir conscient ou inconscient de faire du foyer chré-
tien et du mariage un autel, une idole, le produit final 
du discipulat plutôt qu’une étape joyeuse et sanctifi-
ante dans le parcours chrétien du discipulat. Le pire 
résultat de cette idolâtrie se trouve dans les histoires 
des femmes qui ont participé au projet Rapha. Une 
telle fausse idole ne peut être satisfaite que par un 
seul comportement : le sacrifice sans fin de l’être, de la 
dignité et de la capacité d’une personne à réagir avec 
attention, responsabilité et amour envers ceux qui 
souffrent.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Pour les chrétiens et les familles chrétiennes qui se 
trouvent tragiquement empêtrés dans des cycles de 
toxicité ou de violence — c’est-à-dire lorsqu’ils sont op-
primés par cette théologie néfaste, cette idéalisation 
dangereuse —, le foyer et le couple deviennent l’épi-
centre de l’histoire « d’horreur » décrite par Jennings. 
Certains pourraient soutenir que ces théologies et ces 
idéalisations aggravent et même détériorent davantage 
leur situation et leur état de vulnérabilité. Les femmes 
qui ont participé à l’étude Rapha ont livré de nombreux 
témoignages qui illustrent les arguments d’Efona et 
de Jennings. Leurs déclarations montrent à quel point 
cette idéologie dominante, voire cette « idolâtrie », 
d’un idéal préconçu du mariage, leur a été plus néfaste 
qu’utile lorsqu’appliquée à leurs expériences vécues. 
En voici un témoignage d’un survivant :

Leur séparation était source de beaucoup de honte 
et ils ont fini par se remettre ensemble ; ma mère 
s’est remise en couple avec mon père, mais leur 
préoccupation première n’était pas le bien-être de 
ma mère. Je ne pense pas qu’il ait pris le temps de 
s’asseoir avec elle pour discuter et essayer de déter-
miner si cette relation était saine. C’étaient plutôt 
« les enfants ont besoin de leurs deux parents » et 
« tu dois arranger les choses avec ta femme » et « la 
séparation, c’est mal ». Voilà, c’est ma première ex-
périence avec ma première Église quand j’étais en-
fant.

La survivante suivante a décrit les circonstances en-
tourant ses fiançailles pendant lesquelles son parte-
naire et elles ont ressenti une pression de se marier en 
raison des attentes de la communauté : « Il s’est assis 
avec moi et il a dit, vous savez, qu’il s’est senti dégoûté 
d’avoir à dire “Non, nous ne sommes pas (encore fi-
ancés)”. Et, à partir de là, nous avons eu cette grande 
conversation, vous savez, est-ce que c’est ce que nous 
sommes censés de faire et… bla, bla, bla… des mois 
plus tard, nous nous sommes mariés. »

L’entrevue ci-dessous décrit l’un des enseignements 
qu’une survivante a reçus sur les rôles de genres, les 
attentes en ce qui concerne la maternité, l’abandon 
d’une carrière et les normes de l’éducation des en-
fants :

Intervieweuse : « [C’était] plus les rôles tradition-
nels qui étaient poussés ? »

Participante : « Oh oui. Bye bye la carrière. Pis, en-
suite, tu restes mariée, peu importe. Pis, le divorce, 

c’est inacceptable. C’est pas mal ça qu’on m’a en-
seigné. Même qu’un pasteur à un moment donné 
m’avait suggéré que… parce que j’avais beaucoup 
d’ambition… il avait dit que peut-être que Dieu vou-
lait que j’arrête de travailler et que je reste à la mai-
son. Pis j’étais comme… ben non, pas vraiment là… 
je pense pas que c’est vers ça que je suis appelée là ! 
(rires) Ça a fait un froid dans l’église. »

La citation suivante est tirée d’un entretien avec une 
survivante au cours duquel elle réfléchit à l’ancrage de 
son mariage à même la foi : « … Et j’ai l’impression de 
n’avoir jamais perdu la foi en Dieu. J’ai perdu la foi en 
l’Église. J’ai donc l’impression d’avoir perdu, euh, j’ai 
perdu la foi en l’Église à ce moment-là. Et perdre la foi 
en l’Église m’a fait perdre la foi en mon mariage, si cela 
a un sens. »

Au cours de groupes de discussion avec des membres 
du clergé, plusieurs participants ont réfléchi au rôle 
que joue l’Église — tant les dirigeants que l’institution 
en soi —, dans une interprétation erronée de la théolo-
gie du mariage et du foyer :
•	 Mais parfois, dans l’Église, nous avons tendance à 

donner la priorité au mariage et à l’institution du 
mariage plutôt qu’à la sécurité. En fait, je pense 
que la Bible parle davantage de notre rôle qui 
consiste à nous joindre à Dieu pour protéger les 
personnes vulnérables et qui ont besoin de soins, 
plutôt que de « rester, prier et obéir ». Voilà donc 
ma position à ce sujet. Et si votre théologie vous 
empêche d’adopter ce point de vue, alors vous 
feriez mieux d’avoir un moyen efficace de lutter 
contre la violence conjugale… Oui, si votre théolo-
gie dit que la femme ne peut pas aller dans un ref-
uge parce que cela équivaut à une séparation, alors 
comment allez-vous prendre soin d’elle ? Comment 
allez-vous l’empêcher d’être battue tous les jours ? 
Que comptez-vous faire ?

•	 En général, les pasteurs ne s’aperçoivent pas tout 
de suite [de la violence conjugale], car cela est 
considéré comme un problème conjugal, parce 
que nous accordons beaucoup d’importance au 
mariage. Je ne dis pas qu’il faut rejeter cette idée, 
mais je pense que nous devrions probablement 
changer notre façon de penser et d’enseigner le 
but du mariage, afin que les gens ne le considèrent 
pas comme quelque chose pour lequel ils doivent 
sacrifier leur dignité.



9

Revenons à notre question initiale : qu’advient-il de 
l’imaginaire chrétien du FOYER, alors qu’il lutte pour 
surmonter des expériences de violence traumatisante 
qui étaient entièrement liées au FOYER (à la fois lit-
téralement et théologiquement) ? Eh bien, comme 
l’avaient prédit Paul Efona et Wilie James Jennings, 
notre imaginaire est en état de crise et de catastrophe, 
causées par la naïveté et le danger qu’entretiennent nos 
systèmes de croyances. Alors, comment reconstruire 
une conception chrétienne du FOYER alors qu’on lutte 
pour surmonter des expériences de violence trauma-
tisantes ? De plus, comment le théologien, l’aumônier 
et le prédicateur enseigneront-ils, incarneront-ils, pro-
mouvront-ils cette nouvelle conception chrétienne du 
foyer comme un acte de résistance et de guérison face 
à un traumatisme violent ? Judith Herman décrit les 
trois étapes d’un processus de guérison pour les actes 
de violence traumatiques comme suit : « La tâche cen-
trale de la première étape, c’est la sécurité. La tâche 
centrale de la deuxième étape, c’est le souvenir et le 
deuil. La tâche centrale de la troisième étape, c’est de 
renouer avec la vie ordinaire10. »

Je me tourne ici vers un récit des Évangiles, soit celui 
de Jésus et de la Samaritaine, pour en proposer une 
lecture qui fait appel au processus de guérison en trois 
étapes de Judith Herman, tout en posant comme hy-
pothèse qu’en réalité, ce récit a beaucoup à offrir dans 
la réinvention chrétienne du foyer. Je suis certaine 
que nous sommes tous plus ou moins familiers avec 
l’histoire. Jésus et ses disciples voyagent à pied et déci-
dent de passer par la Samarie. Vers l’heure du midi, 
Jésus s’assoit près d’un puits où il engage la conver-
sation avec une Samaritaine venue puiser de l’eau. Il 
s’agissait, en fait, d’un acte très controversé en raison 
du statut racial, religieux et sexuel de la femme en 
question. Les Juifs et les Samaritains étaient divisés, 
chaque groupe considérant l’autre comme hérétique, 
et nous pouvons supposer que les Juifs méprisaient 
l’ensemble des Samaritains. Les normes sociales de 
la Samarie du 1er siècle dictaient que les femmes et 
les hommes qui ne se connaissaient pas ne devaient 
s’engager dans des conversations aléatoires dans des 
espaces publics. Et pourtant, voici que Jésus adresse 
la parole à la Samaritaine, une personne marginal-
isée, issue d’une communauté marginalisée. Nous ap-

prenons également que la vie familiale de cette femme 
n’était pas heureuse : « Tu as été mariée cinq fois, lui 
dit Jésus, et l’homme avec qui tu vis actuellement n’est 
pas ton mari » ( Jean 4.16-19).

Bien que les lectures antérieures aient qualifié la 
Samaritaine d’adultère ou de femme aux mœurs 
sexuelles libérées, une compréhension plus critique 
et sociohistorique du texte indique que les femmes 
n’avaient que peu ou pas de pouvoir sur le choix de leur 
mari, et qu’aucune femme n’aurait pu quitter son mari 
et se remarier cinq fois. Le fait qu’elle aille elle-même 
chercher de l’eau au lieu d’envoyer un serviteur indique 
qu’elle n’était pas riche. Il est donc encore moins prob-
able qu’elle ait divorcé et qu’elle se soit remariée de 
son plein gré. Le texte ne fournit pas de détails sur sa 
situation, mais il est possible qu’elle se soit mariée très 
jeune, qu’elle ait été veuve, puis qu’elle ait été trans-
mise de frère en frère selon la pratique lévitique. Son 
dernier partenaire, avec lequel elle n’était pas légale-
ment mariée, était peut-être un proche qui l’avait sim-
plement sauvée de la misère et ne lui accordait même 
pas l’honneur d’un état matrimonial. Il est intéres-
sant de noter que Jésus ne termine pas sa rencontre 
avec elle par la célèbre phrase qu’il a dite à la femme 
adultère dans Jean 8.1 ou à l’homme infirme dans Jean 
5.14 : « Va et ne pèche plus ». Il termine plutôt par la 
révélation complète de sa personne : « Celui dont tu 
parles, c’est moi » ( Jean 4.26)11. Supposons donc, pour 
les besoins de l’argumentation, que cette femme n’ait 
été ni une Kim Kardashian ni une Elizabeth Taylor du 
1er siècle. Elle a survécu à un traumatisme, car toute 
femme transmise d’homme en homme et devant main-
tenant vivre dans la dégradation d’une cohabitation 
hors mariage aurait été, pour le moins, marginalisée.

Ainsi, bien que cette histoire ne se déroule pas à la 
maison et que ni le mariage ni le foyer de cette femme 
ne soit le sujet principal de l’histoire, ils en constitu-
ent malgré tout la toile de fond. La première étape de 
guérison de Judith Herman, c’est la sécurité. Aux fins 
du présent document, je propose que l’autonomie et 
la sécurité aillent de pair. Pour le moment, il suffit de 
dire que la violence se définit comme la suppression 
du pouvoir, de l’autodétermination et de l’autonomie 
d’une personne. Le remède ultime contre la violence 
et le contrôle implique d’aider une personne à retrou-

10 HERMAN, Judith. Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence—From Domestic Abuse to Political Terror, New York, Basic Books, 1997, traduction libre.
11 Pour en savoir plus sur une lecture critique et historique de l’immoralité sexuelle de la Samaritaine, voir Okure, Teresa, S.H.C.J., « Jesus and the Samaritan 
Woman ( Jn 4 :1-42) in Africa », Theological Studies, volume 70 (no 2), p. 408, ou Reeder, Caryn, « Revisiting the Woman at the Well », Intervarsity Women Scholars 
and Professionals, 27 mai 2014, [consulté le 3 octobre 2022], traduction libre.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

ver son autonomie ainsi que celle de ses enfants. Sans 
autonomie, la sécurité ne peut être garantie. Voyez 
d’ailleurs comment cette survivante de Rapha décrit 
son éducation religieuse :

Nous avons été élevées selon l’idée que nous étions 
les filles de notre père, destinées à être données à 
la bonne personne, un peu comme dans un mariage 
arrangé… Et si je voulais choisir moi-même mon 
partenaire, c’était considéré comme une rébellion. 
Euh, ils étaient en fait très influencés par… tout ce 
concept de « protection », comme Jésus, les hom-
mes, les femmes, les enfants, ce genre de choses ? 
Euh, donc c’était vraiment… J’avais l’impression que 
je n’avais pas le droit d’agir de mon propre chef. 
Pour choisir mon partenaire, pour choisir de partir.

Il est intéressant de noter que cette participante op-
pose « protection » et « capacité d’agir ». Elle n’a bénéfi-
cié d’aucune protection réelle ! C’est en développant sa 
capacité d’agir qu’elle a réellement pu se libérer d’un 
mariage violent et dangereux.

Dans l’histoire de la Samaritaine, la manière dont Jé-
sus s’adresse à son interlocutrice met l’accent sur le 
libre arbitre dont elle dispose. (Il s’agit également de 
la plus longue conversation en tête-à-tête avec Jésus 
rapportée dans le Nouveau Testament.) Sœur Teresa 
Okure, une bibliste nigériane, observe : « Une fois le di-
alogue engagé, la femme prend les devants, et à chaque 
étape, Jésus utilise ses préoccupations (aller chercher 
de l’eau, la vie conjugale et le lieu de culte approprié) 
pour lui révéler sa véritable identité et lui transmettre 
le don qu’il lui offre12. » Son attitude kénotique, d’abord 
en lui demandant de l’eau, puis en s’en remettant à elle 
pour mener la conversation, « libère le destinataire », 
en l’occurrence la femme, et lui donne toute la latitude 
pour puiser dans son expérience, son histoire ances-
trale et ses connaissances personnelles. Bien qu’issus 
de son initiative, ces points de contact deviennent en-
tre les mains de Jésus le moyen par lequel se façonne 
la rencontre sacrée de cette femme avec son Messie. 
Aucun sujet n’est abordé qui ne l’ait été de l’initiative de 
la femme. Elle est maître de son destin, la protagoniste 
de sa propre évangélisation par le Christ. Nous avons 
entendu dans nos interviews « Oui. Le pasteur le plus 
âgé, enfin, le pasteur principal essayait de donner [à 
mon mari] de bons conseils et essayait de nous aider à 

12 OKURE, Teresa, S.H.C.J., ouvr. cité, p. 410, traduction libre.

Jesus and the Samaritan Woman at the Well by Angelika Kauffmann, 
17th–18th century

sauver notre mariage. Mais ensuite, le vieux pasteur, le 
plus âgé, a dit : “Vous devez dire quand ça suffit. Vous 
devez dire quand vous en avez assez toléré.” C’est vrai. 
Il m’a donné ce pouvoir. »

La deuxième étape du processus de guérison d’Her-
mann, c’est « le souvenir et le deuil ». Ici encore, nous 
voyons comment Jésus aborde, tout naturellement, 
cette rencontre avec le traumatisme. Sa manière 
d’exercer son ministère pastoral atteint peut-être son 
apogée lorsqu’il fait raconter à la Samaritaine l’his-
toire de sa souffrance. Son état matrimonial actuel, 
quelle que soit la manière dont elle y soit arrivée, était 
pour elle une source probable de honte. D’une sim-
ple déclaration, Jésus révèle qu’il connaissait depuis 
le début sa situation et elle répond avec étonnement : 
« Tu es donc prophète ! » Dans cette histoire, son atti-
tude pastorale n’est pas une posture de condamnation, 
mais plutôt celle d’une vision authentique. C’est là sa 
nature prophétique : il voit et il le nomme. Sa rencon-
tre avec la Samaritaine est ainsi d’autant plus signifi-
cative : Jésus a jugé qu’elle méritait qu’il lui adresse la 
parole malgré — ou peut-être à cause de — son histoire 
douloureuse.

Au cours du projet Rapha, nous avons demandé aux 
survivantes quelles avaient été, le cas échéant, les réac-
tions ou les pratiques de la communauté chrétienne 
qui les avaient aidées à surmonter leurs expériences 
de violence. Le souvenir et le deuil, bien qu’ils n’aient 
pas été nommés comme tels, ont souvent été évoqués : 



11

13 JONES, Serene, ouvr. cité, p. 62, traduction libre.

•	 Il y avait une communauté chrétienne qui m’a 
vraiment soutenue où, vous savez… je me suis 
présentée à ces personnes et leur ai raconté mon 
histoire, et les gens m’ont accueillie et m’ont donné 
leur grâce et leurs prières, et j’étais très recon-
naissante envers cette communauté. Je me rends 
compte que l’église est un niveau de la commu-
nauté chrétienne qui n’est pas toujours le meilleur, 
mais il existe d’autres types de communautés 
chrétiennes où l’on peut trouver du réconfort et des 
personnes authentiques qui vous aiment vraiment, 
donc c’était ça. C’est probablement ce qui m’a beau-
coup aidée.

•	 Je répondais à ses questions, je n’ai pas pleuré́ une 
fois. C’est juste quand j’ai expliqué́ qu’il m’avait 
poussée que… whoop ! J’ai pleuré. Puis, Puis, [mon 
conjoint] lui aussi, il est venu les yeux pleins d’eau, 
juste pour te montrer comment ce sont des gens 
humains.

La troisième étape du processus de guérison d’Her-
man, celle qui implique de « renouer avec la vie quo-
tidienne », me semble être le moment le plus propice 
pour nous appuyer sur une réinvention chrétienne du 
foyer, telle qu’énoncée dans notre question initiale. 
Dans le même ordre d’idées, Serene Jones écrit ce qui 
suit : 

La troisième étape de la guérison prend souvent 
toute une vie à accomplir. Elle consiste à apprendre 
à se souvenir de la mort violente d’un ami tout en 
continuant à aimer des tâches, telles que faire du 
pain, s’occuper des enfants ou assister à la chorale 
du dimanche matin. Ce travail d’intégration n’est 
pas seulement ardu sur le plan pratique ; il l’est sur-
tout sur le plan de l’imagination. Il exige un monde 
intérieur capable d’accueillir à la fois des images 
de violence obsédante et de pétrissage de pain, 
chacune envisagée dans sa plénitude ainsi que 
dans la relation qu’elle entretient avec les autres. 
Ce n’est que lorsque l’imagination d’une personne 
a atteint ce niveau de capacité que la victime d’un 
traumatisme peut commencer à espérer et à agir de 
manière à se renforcer personnellement13.

La citation suivante, prononcée par l’une de nos sur-
vivantes, décrit ce retour à la vie normale :

Ils m’ont encadrée là-bas avec les enfants… Il y a les 
gens qui m’ont aidée à déménager. Ils étaient vrai-
ment là pour moi. Le pasteur m’avait même con-
seillé d’inscrire mon garçon au soccer pour qu’il 
soit en contact avec d’autres garçons. Et puis les 
gens de l’église m’ont vraiment encadrée. Il y a des 
hommes qui, vraiment, prenaient les enfants com-
me s’ils étaient leurs propres enfants.

En ce qui concerne l’histoire de la Samaritaine, nous 
pouvons y trouver quelque chose que nous pouvons in-
terpréter à la lumière du principe de la guérison par le 
processus, lequel permet aux chrétiens de réinventer 
le concept de foyer. Je trouve remarquable que Jésus 
ait choisi une tâche quotidienne, un geste routinier — 
celui de puiser de l’eau au puits — pour révéler à la fois 
son projet de salut et accomplir l’une de ses plus belles 
œuvres de compassion envers une personne margin-
alisée.

La Samaritaine était à ce point marginalisée qu’un 
simple rituel quotidien élémentaire, comme celui de 
puiser de l’eau, pouvait en effet lui poser problème. 
L’évangéliste le souligne en précisant qu’elle était au 
puits vers midi, un moment où personne d’autre n’y se-
rait. Était-ce pour éviter tout contact avec ses voisins ? 
Encore une fois, cette histoire ne se déroule pas dans 
la maison de la femme et ne concerne pas directement 
son foyer, et pourtant le foyer — ses besoins, ses rituels 
et ses manques — y est omniprésent. Jésus reprend ce 
rituel quotidien et le transforme. Il brise le tabou et 
pénètre dans un espace interdit — la collecte de l’eau 
étant une activité réservée aux femmes — et il offre son 
attention et sa conversation dans un rituel qui, pour 
la Samaritaine, pouvait être source de honte et d’em-
barras. En fait, comme le dit Serene Jones, il va en-
core plus loin : il « stimule son imagination afin qu’elle 
puisse commencer à espérer et à agir de manière à 
se sentir plus forte ». Jésus lui dit qu’il est l’eau de la 
vie ( Jean 4.14) [il est ici question d’émerveillement de 
la présence de Dieu dans l’ordinaire] et « l’heure vient 
où vous n’adorerez le Père ni sur cette montagne ni à 
Jérusalem » ( Jean 4.21) [il est ici question de redéfinir 
ce qu’est une maison sanctifiée ou sainte]. Ces décla-
rations stimulent l’imagination de la Samaritaine à un 
tel point qu’à la fin de l’histoire, elle va vers ceux et 
celles qu’elle évitait auparavant afin de leur parler de 
sa rencontre avec le Christ. Sa rencontre avec Jésus l’a 
responsabilisée, l’a libérée.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Enfin, notons qu’à l’époque, le puits était un espace et 
un lieu de rencontres et de rituels quotidiens. Dans les 
Écritures, de nombreuses personnes y ont rencontré 
leur futur conjoint. Moïse a rencontré Zipporah près 
d’un puits, le serviteur d’Isaac a rencontré Rebecca 
près d’un puits et lui a proposé de se marier avec son 
maître, et c’est près d’un puits que Jacob a rencontré 
Rachel. Dans l’histoire qui nous occupe, nous pour-
rions envisager le Christ comme le nouvel époux ou, 
du moins, proposer une lecture selon laquelle Jésus 
offre à la Samaritaine une alliance — une alliance non 
fondée sur l’économie, les liens tribaux ou la reproduc-
tion sexuelle. Elle est fondée sur autre chose entière-
ment : la vie et la vie éternelle en un Dieu en qui il 
n’y a pas de violence, l’épanouissement de l’humain et 
l’intimité avec un Dieu incarné qui se tient aux côtés 
de ceux qui sont en marge. Jésus déconstruit le trope 
matrimonial typique au puits, supprime le besoin d’un 
autel ou d’un temple et présente le corps comme lieu 
de la rencontre sacrée.

Jennings a-t-il donc raison lorsqu’il affirme que « le cou-
ple lui-même doit être vu par la réalité bouleversante 
du corps de Jésus14 » ? Il précise :

À cet égard, le couple est une merveille qui doit être 
partagée par tous ceux et celles qui le souhaitent, 
que ces personnes soient hétérosexuelles ou homo-
sexuelles, et le mariage doit être compris par tous 
ceux et celles qui souhaitent marquer leur vie com-
mune comme une vie intégrée à la voie des disci-
ples. Pourtant, nous devons mettre fin au fardeau 
imposé aux couples d’être le réceptacle de toute vie 
intime et à l’hérésie selon laquelle le couple est le 
seul lieu sûr et sanctionné où l’honnêteté, la sécu-
rité et la joie d’être des créatures vulnérables peu-
vent être abordées et célébrées15.

Je voudrais conclure en partageant la réflexion de mon 
amie A. A n’a pas participé au projet Rapha, puisqu’elle 
n’est pas originaire du Québec. Je l’ai rencontrée dans 
le cadre de nos recherches, et elle fait donc partie de 
notre vaste réseau de survivantes de violence con-
jugale. Elle m’a offert des conseils et des éclairages 
précieux tout au long du projet Rapha. Il y a quelques 
années, lorsque je lui ai demandé comment elle sou-
haitait que je qualifie sa situation — en tant que vic-

time ou survivante —, elle m’a répondu ainsi : « Je ne 
veux vraiment pas que quelqu’un qualifie mon foyer 
de brisé. Mes enfants ne viennent pas d’un foyer brisé 
simplement parce qu’ils ont une mère célibataire. 
Lorsque j’ai divorcé, je n’ai pas brisé mon foyer. Je l’ai 
réparé. » Elle m’a décrit les multiples façons dont, 
depuis sa séparation d’avec son partenaire violent, elle 
a créé au sein de son foyer un environnement d’hon-
nêteté, de sécurité, d’intimité et de joie. Des histoires 
de guérison et de mécanismes d’adaptation pour elle-
même et ses enfants. De nouveaux rituels autour du 
dîner. De nouvelles pratiques de dialogue où les émo-
tions et les peurs sont exprimées plutôt qu’évitées ou 
réprimées par la violence. Des mesures de sécurité 
mises en place, tant dans sa maison que sur son télé-
phone, pour préserver sa tranquillité d’esprit. Elle a 
bâti cet environnement sain et sécuritaire en dehors 
de la structure d’un couple traditionnel, et en s’associ-
ant à sa communauté bienveillante : ses parents, son 
réseau de soutien, quelques professionnels soigneuse-
ment sélectionnés et, bien sûr, son église. Le CORPS 
s’est révélé être efficace. Elle n’a pas détruit son foyer ; 
elle l’a réparé.

14 JENNINGS, ouvr. cité, p. 58, traduction libre.
15 Ibid, traduction libre.



13

1 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 1, 2023.
2 Thomas Aquinas, Summa Theologiae, Latin-English (Ypsilanti, Michigan: NovAntiqua, 2009), I, q27,1. Traduction libre.

Depuis mes débuts comme professeure au programme 
de maîtrise en études théologiques, je poursuis mes 
recherches sur la pensée du théologien jésuite québé-
cois Bernard J. F. Lonergan. Informée par ses idées, 
je suis de plus en plus convaincue de la valeur des hy-
pothèses qui sous-tendent notre programme.

Il existe, toutefois, un autre lien important. Lorsque 
j’ai eu l’occasion de lire les résultats du projet Rapha , 
j’ai été remplie d’admiration. Dans l’article qui suit, je 
désire tisser un lien entre trois éléments : la pensée de 
Lonergan, le projet Rapha¹ en tant qu’exemple des val-
eurs de notre programme et notre programme de maî-
trise en études théologiques. Je présenterai d’abord la 
pensée de Lonergan avant de démontrer comment le 
projet Rapha incarne le meilleur de sa pensée. Finale-
ment, j’expliquerai pourquoi notre maîtrise en études 
théologiques est en adéquation avec la pensée de Lo-
nergan. À travers ces trois étapes, je chercherai à unir 
la connaissance et l’amour, une démarche essentielle 
pour nos Églises chrétiennes d’aujourd’hui.

Qui est Lonergan ?

Le révérend Bernard J. F. Lonergan, S.J. (de confession 
catholique romaine), est né à Buckingham, au Qué-
bec, en 1904 et est décédé en 1984. Au cours de sa 
carrière, il a enseigné la théologie et la philosophie à 
l’Université pontificale grégorienne de Rome, au Regis 
College — la principale école de théologie jésuite au 
Canada — ainsi qu’au Boston College et à l’Université 
Harvard. Lonergan est reconnu pour son attachement 
à la théologie de Thomas d’Aquin (1225-1274), qui de-
meure, à bien des égards, le théologien le plus influent 
pour les catholiques. De nombreux « néothomistes » 
s’inscrivent ainsi dans la tradition catholique contem-
poraine. Toutefois, au moins deux raisons distinguent 
Lonergan de ce courant.

Premièrement, la théologie de Lonergan est à la fois 
traditionnelle et moderne. Il a invité le catholicisme 
à entrer en conversation avec les réalisations du XXe 
siècle en sciences, en philosophie, en psychologie et 

en sociologie — autant de disciplines présentes dans 
l’université moderne. Ce que Lonergan a apporté à ces 
conversations, cependant, c’était l’ancienne foi chréti-
enne. Deuxièmement, et surtout pour notre propos, il 
s’est intéressé non seulement au contenu de la pensée 
de Thomas d’Aquin, mais aussi au processus d’appren-
tissage du théologien lui-même.

Il peut sembler étrange pour un théologien de s’impli-
quer dans la théorie cognitive, c’est-à-dire dans l’expli-
cation de la façon dont notre esprit fonctionne dans 
la poursuite de la connaissance. Mais en réalité, il 
existe une longue tradition dans le christianisme qui 
identifie la dynamique de l’esprit humain comme notre 
meilleure analogie de la relation éternelle entre Dieu 
le Père et Dieu le Fils (« Au commencement était la 
Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était 
Dieu » [ Jean 1.1 LSG]). Thomas d’Aquin a écrit :

Par le simple fait de comprendre un objet, il se 
produit en nous quelque chose — et cela, chaque 
fois — : une conception de l’objet compris, issue de 
notre puissance intellectuelle et de la connaissance 
que nous en avons. Cette conception est signifiée 
par la parole prononcée ; on l’appelle le « verbe du 
cœur », lequel s’exprime par le « verbe de la voix ».²

Lorsque nous comprenons ceci, nous réfléchissons 
mystérieusement à l’acte d’être qui constitue Dieu, 
dans lequel Dieu le Père prononce Jésus, la Parole — 
son expression parfaite de lui-même — dans le souf-
fle même de l’Esprit. Au-delà de cette base trinitaire, 
Lonergan veut affirmer que tout savoir est à la fois un 
acte théologique et un acte moral, et c’est à cela que 
nous nous attardons aujourd’hui.

Un résumé du point de vue de Lonergan  
sur le savoir

Que faisons-nous une fois que nous savons ? Lonergan 
identifie quatre opérations (conscientes). Il commence 
par l’expérience. Les êtres humains naissent avec un 
« désir illimité de savoir ». C’est un désir donné par 

Bernard Lonergan et le projet Rapha : 
l’unité de la connaissance et de l’amour

Karen Petersen Finch



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Dieu en vue de l’auto-transcendance, pour connaître 
la plénitude du réel. L’expérience sensible est le moyen 
le plus évident de commencer à satisfaire ce désir na-
turel. À l’instar de Thomas d’Aquin, Lonergan croyait 
que toute notre connaissance tend vers Dieu, parce que 
nous avons été faits pour connaître Dieu. Mais nous 
naissons aussi dans un monde médiatisé par la signifi-
cation. En plus de la réalité concrète, il existe toute 
une gamme de réalités (sociales, émotionnelles, spi-
rituelles, intellectuelles) auxquelles nous n’accédons 
qu’en posant des questions. Par conséquent, le savoir 
n’est pas une simple donnée sensorielle ; il implique 
également trois autres opérations : la compréhension 
(insight), le jugement et la décision.

Ce qui alimente cette structure quadruple, ce sont les 
questions. Imaginez que, pour la première fois, vous 
voyez un nouveau type d’insecte dans votre salon. Vous 
constaterez qu’entre l’expérience visuelle et la com-
préhension de ce que vous voyez, il y a toujours une 
question de compréhension : « Qu’est-ce que c’est ? » 
Quelque chose doit alors se produire dans l’esprit pour 
répondre à cette question : quelque chose de spontané 
et de créatif. C’est ce que Lonergan appelait un « in-
sight » : une compréhension soudaine de « l’intelligible 
dans le sensible ».

Vous avez l’insight que c’est un coléoptère. Mais Lo-
nergan insistait aussi sur le fait que « les insights ne 
manquent pas ; mais la plupart sont fausses » [traduc-
tion libre]. Nous avons donc besoin d’un deuxième 
type de question : « Est-ce vraiment le cas ? »

Lonergan appelle cela une « question de réflexion ». 
C’est l’acte spontané par lequel nous jugeons notre 
propre insight, et nous le faisons toute la journée. 
Nous nous demandons spontanément si nos idées 
correspondent à la réalité. On peut aussi appeler cette 
dynamique le « discernement » ou la « vérification ». À 
ce niveau cognitif du jugement, nous ajoutons à l’ex-
périence sensible et l’acte d’insight quelque chose que 
nous ne pouvons pas voir : un jugement de fait. Nous 
ne pouvons pas changer les faits, mais nous pouvons 
en juger. Pourquoi cette addition ? Parce que nous ne 
voulons pas n’importe quel insight ; nous voulons de 
vrais insights ! Les faux insights ne satisfont pas le dé-
sir illimité de savoir.

En ce moment même, la personne qui lit cet article 
fait preuve d’expérience, de compréhension et de juge-
ment. Elle fait l’expérience de mes mots ; elle les com-
prend ; elle vérifie sa propre compréhension et elle 
décide d’être d’accord ou non avec la théorie de Loner-
gan, selon la correspondance souhaitée avec la réalité. 
Ici se trouve un lien entre le jugement et la quatrième 
opération du savoir : la décision. Un jugement nous 
pousse « à choisir un plan d’action adapté à la situation 
réelle que l’on en est venu à comprendre » [traduction 
libre].³ Cette opération suggère que la connaissance 
comporte une dimension morale. Nos questions sont 
intentionnelles ; elles visent la réalité. Mais nos valeurs 
sont elles aussi orientées. Lonergan se réfère à notre 
sentiment moral comme à « l’appréhension de la val-
eur ».⁴ Nous avons été conçus pour connaître le vrai, 
mais aussi pour connaître le bien et nous y conformer 
— parce que les deux travaillent de pair.

En résumé, cela veut dire que : « Grâce à l’expérience, 
nous portons notre attention sur ce qui est autre ; 
grâce à la compréhension, nous élaborons peu à peu 
notre monde ; grâce à notre jugement, nous reconnais-
sons que ce monde existe indépendamment de nous ; 
et, grâce à une liberté délibérée et responsable, nous 
dépassons les normes centrées sur nous-mêmes pour 
faire de nous des êtres moraux » [traduction libre]. 
Lonergan était certain que la connaissance et l’expéri-
ence de la vérité et du bien conduisent au progrès de 
la communauté humaine ; ignorer l’un ou l’autre con-
duit au déclin. Par conséquent, nous pouvons traduire 
la formule de Lonergan pour le savoir en une formule 
éthique : « soyez attentifs, soyez intelligents, soyez 
raisonnables, soyez responsables. » Avec le temps, 
les spécialistes de Lonergan ont ajouté un cinquième 

3 Eugene WEBB, « The Ecumenical Significance of Lonergan’s Theological Method », 1988, p. 50.
4 Bernard J. LONERGAN, Method in Theology, p. 38 et suivantes.

Bernard J. F. Lonergan



15

5 Lonergan identifie trois transformations interactives qu’il appelle des « conversions ». En plus de 1) la conversion religieuse, il y a aussi 2) la conversion intellec-
tuelle, un mouvement qui s’éloigne des malentendus de la connaissance pour participer consciemment aux quatre opérations; et 3) la conversion morale, un mouve-
ment qui s’éloigne de ce qui est simplement auto-gratifiant pour ce qui est vraiment bon. Voir Bernard J. LONERGAN, Method in Theology, 2017, p. 223 et 226-27.
6 Bernard J. LONERGAN, Insight: A Study of Human Understanding, 1992, p. 218-242.
7 Op. cit., p. 658.
8 À ce point, on peut faire quelques brèves comparaisons philosophiques. Lonergan est réaliste : il croit qu’il existe un univers réel à connaître, que nous n’avons 
pas créé. Mais il est un réaliste critique, parce qu’il croit que nous accédons à cette réalité non seulement par les sens, mais par l’interaction de l’expérience, de 
l’insight et du jugement, le tout alimenté par des questions. Pour cette raison, Lonergan pense que Kant a mis en lumière à juste titre un aspect subjectif de la con-
naissance humaine : nous apportons quelque chose à l’acte de savoir. Pourtant, selon Kant, cet élément subjectif limite ce que nous sommes capables de connaître, 
en raison de sa distinction entre les phénomènes et le noumène. Pour Lonergan, il n’y a aucune preuve que la réalité soit divisée de cette manière. Nous sommes 
conçus pour nous étirer non seulement vers le réel, mais aussi vers le bien. Nous trouvons l’un et l’autre lorsque nous vivons en accord avec le désir illimité de 
savoir.

niveau : « soyez amour ». L’amour est une force ac-
cordée par la grâce, par l’Esprit Saint (Romains 5.5). 
Dieu, qui nous a donné le désir illimité de savoir, nous 
invite à être attentifs aux données, à exercer l’insight, à 
porter des jugements raisonnables et à agir de manière 
concrète… et à tout faire par amour pour Dieu et pour 
les autres. Une vie bien dirigée unit la connaissance à 
l’amour.

Échecs de la connaissance et de l’amour

Celui qui animé par la conversion chrétienne, connaît 
mieux. C’est une affirmation évidente pour Thomas 
d’Aquin, mais très étrange pour les oreilles séculières 
modernes. Dans son livre Method in Theology, Loner-
gan définit la conversion comme le fait de « tomber 
amoureux de Dieu ».⁵ Il enseignait que les théologiens 
les mieux qualifiés pour faire avancer l’Église dans 
les temps difficiles d’aujourd’hui — pour discerner la 
bonne théologie de la mauvaise — étaient avant tout 
ceux qui aimaient Dieu le plus profondément. Mais 
les opérations du savoir ne fonctionnent pas toujours 
comme elles le devraient, en raison du péché.

Lonergan a décrit quatre types différents de biais. Le 
biais individuel met l’accent sur son propre bien-être 
qui ignore les besoins et les désirs des autres. Le bi-
ais de groupe est une forme d’égoïsme collectif, dans 
laquelle un groupe social particulier protège ses pro-
pres intérêts en se soustrayant activement à l’ouver-
ture et à la transparence.

Toutes les personnes sont sujettes aux biais généraux, 
c’est-à-dire à une tendance à revenir spontanément à 
une pensée de bon sens, à court terme, familière et 
confortable, mais qui ne nous sert guère dans les sit-
uations complexes. Le biais dramatique se rapporte à 
la façon dont le « drame ordinaire » de nos luttes psy-
chologiques, quelles qu’elles soient, peut nous confon-
dre ou nous induire en erreur.⁶ Parce qu’ils étouffent 
la curiosité, ces formes de biais peuvent empêcher 

l’apprentissage fidèle du monde et des autres. Nous ne 
posons pas les questions, parce que nous ne voulons 
pas connaître les réponses.⁷ Enfin, il est important 
que, selon Lonergan, le savoir fonctionne mieux lor-
sque nous en sommes conscients. Lonergan écrit : « Je 
peux être présent à moi-même non seulement comme 
être d’expérience, comme conscience empirique, mais 
aussi comme être en quête de compréhension, comme 
comprenant effectivement, comme réfléchissant et sur 
le point de juger, et enfin comme jugeant » [traduction 
libre]. Il appelait cette conscientisation « l’auto-appro-
priation ». Puisque vous faites partie de l’univers à con-
naître, prêter attention à vous-même vous rend plus 
objectif. Enfin, le savoir ne consiste pas seulement à 
parcourir les quatre opérations, mais à développer une 
habitude de vie qui nous encourage à les parcourir 
aussi consciemment que possible, avec la plus grande 
ouverture possible à la question qui suit et qui pourrait 
nous rapprocher toujours davantage du réel.⁸

L’exemple du projet Rapha

Dans cette partie, je présenterai le Projet Rapha com-
me un bon exemple d’une communauté de chercheurs 
qui, sans avoir nécessairement conscience des œu-
vres de Lonergan, souhaitent répondre à la hauteur 
de son appel à l’invitation d’« être attentif, intelligent, 
raisonnable, responsable et amoureux ». L’équipe de 
recherche est née en 2019 au sein de l’organisation 
québécoise Direction Chrétienne, qui s’intéresse à l’in-
tersection de la foi chrétienne, de la théologie pratique 
et des enjeux sociaux dans les villes québécoises. Son 
objectif était le suivant :

Amorcer le dialogue avec les leaders de l’Église, 
en contribuant au partage des savoirs pour dével-
opper des pratiques pastorales probablement plus 
adéquates aux différents impacts de la violence con-
jugale sur les femmes qui en sont majoritairement 
les victimes. Afin de réaliser ce mandat, l’équipe 
de recherche a sondé 503 adultes (331 femmes et 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

172 hommes) issus de divers arrière-plans sociaux, 
culturels et confessionnels qui s’identifient à la foi 
chrétienne et qui fréquentent, pour la plupart, une 
église ou une communauté locale.⁹

Le mot « Rapha » signifie « guérison », ce qui est im-
portant, car l’équipe a lancé cette étude en réponse 
à l’invitation d’une survivante concernée : « Dans ce 
sens, c’est un réel projet mené par la communauté. »¹0

Les chercheurs ont vraiment dû partir de zéro, car 
aucune recherche antérieure n’avait été consacrée à 
cette question dans le contexte québécois.¹¹ Pour la 
première phase du projet, ils ont conçu un sondage 
de 45 questions, ouvert à toutes les personnes issues 
de familles chrétiennes pratiquantes (actuelles ou an-
ciennes) ou qui s’identifient aux communautés ecclé-
siales du Québec. Le sondage était disponible en cinq 
langues, dans le cadre d’une campagne visant à inclure 
divers types de différences : linguistiques, culturelles, 
sociales et confessionnelles. En élaborant le sondage, 
une question fondamentale s’est posée : qu’entend-on 
par violence domestique ? Les auteurs préfèrent l’ex-
pression « violence conjugale », surtout dans le cadre 
des relations entre partenaires intimes.¹² Les 503 per-
sonnes qui ont complété le sondage (331 femmes et 
172 hommes) ne se sont pas toutes identifiées comme 
victimes ou comme auteurs de violence ; mais elles se 
sentaient personnellement concernées par la question 
d’une manière ou d’une autre.¹³

Le sondage incluait également la possibilité pour les 
répondants d’ajouter des commentaires et des détails 
qualitatifs.¹⁴ Pendant la deuxième phase, les cher-
cheurs ont adopté une approche entièrement qualita-
tive. Ils ont réalisé des entrevues avec 13 victimes/sur-
vivantes, dans un style semi-structuré qui offrait aux 
participantes une certaine liberté pour orienter l’en-
tretien.¹⁵ Cette approche qualitative a permis à l’équi-
pe de poser des questions beaucoup plus nuancées, 
afin de mieux comprendre le rôle des communautés 
chrétiennes dans la formation et la persistance de la 

9 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 1, 2023, p. 10. 
10 Op. cit. p. 15.
11 Op. cit. p. 13.
12 Op. cit. p. 4.
13 Op. cit. p. 17.
14 Idem.
15 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 2, 2023, p. 6.
16 Op. cit. p. 15
17. Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 2, 2023, p. 48.
18 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 1, 2023, p. 58.

violence conjugale : « Dix des treize participantes ont 
été élevées dans des foyers de chrétiens pratiquants, 
mais chacune avait une affiliation à une tradition chré-
tienne. »¹⁶

Comme le premier rapport a révélé qu’un nombre sig-
nificatif de personnes étaient affectées par la violence 
conjugale dans les églises du Québec,¹⁷ le deuxième 
rapport met en lumière un fil rouge qui traverse les 
expériences de ces 13 femmes : la notion d’abus spi-
rituel. Il existe diverses définitions de ce terme, mais 
les chercheurs de Rapha ont élaboré leur propre défi-
nition, fondée sur les expériences complexes des 13 
survivantes :

La violence spirituelle dans le contexte d’une rela-
tion intime se produit lorsqu’un partenaire utilise 
les enseignements, les expériences et les pratiques 
spirituels ou religieux ou lorsqu’il modèle des struc-
tures organisationnelles patriarcales pour dominer 
ou contrôler l’autre partenaire. Des comportements 
abusifs peuvent inclure forcer le partenaire ou lui 
interdire à participer à des réunions religieuses ou 
spirituelles, en utilisant des textes religieux ou des 
enseignements pour contrôler son partenaire ou 
exercer la coercition sur lui pour le faire plier à sa 
volonté, en dénigrant ses croyances ou ses convic-
tions, le forçant à faire quelque chose qui va contre 
ses convictions morales ou religieuses, codes ou 
croyances, en utilisant des expériences mystiques 
ou surnaturelles (par une vision, la prière, des rêves 
ou des messages de Dieu) pour convaincre ou forc-
er le partenaire à faire quelque chose contre sa vo-
lonté, ou le décourager, le dénigrer ou bloquer ses 
rêves vers l’autodétermination.¹⁸

Malheureusement, les entrevues ont aussi révélé que 
ces actions abusives ne se produisent pas seulement 
entre partenaires intimes. Les victimes ont également 
connu l’abus spirituel comme un acte posé par des 
membres et des leaders d’église. Nous arrivons main-
tenant au cœur du problème, celui qui anime désor-



17

19 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 1, 2023, p. 52.
20 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 3, 2024, p. 9.
21 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 1, 2023, p. 52.
22 Op. cit. p. 48.
23 Op. cit. p. 18.

mais de plus en plus les chercheurs de Rapha. L’Église 
a reçu de Jésus une vocation d’amour, de guérison et 
de justice. Par exemple, les chercheurs se sont laissés 
inspirer par les mots de Paul : « Réjouissez-vous avec 
ceux qui se réjouissent ; pleurez avec ceux qui pleu-
rent » (Romains 12.15, LSG).19 Quelles dynamiques 
ont pu conduire des membres d’église à se comporter 
d’une manière si contraire au caractère et aux valeurs 
de Dieu, tels qu’ils sont révélés dans les pages de leurs 
Bibles ? Avant de transformer une situation qui ne re-
flète pas ces valeurs, il faut d’abord la comprendre. 
Le désir de savoir a mené à une troisième phase de 
l’étude Rapha. Ils l’expliquent ainsi :

Nous avons créé sept groupes de discussion com-
posés de 39 leaders chrétiens : pasteurs, assistants 
pasteurs, curés, aumôniers, diacres et anciens. 
Nous avons été à l’écoute de leurs voix afin de com-
prendre les perceptions, les espoirs, les défis et les 
expériences de ces derniers sur le plan de l’enjeu 
de la violence conjugale dans leurs communautés.20 

Ce processus d’écoute a donné lieu au troisième rap-
port, achevé en 2024. En fin de compte, les chercheurs 
ont écouté les données du sondage et les expériences 
des survivants afin que les membres des églises puis-
sent mieux entendre les voix de ceux qui souffrent : 
« Cette posture d’empathie et d’écoute est la voie de 
l’avenir pour une Église mieux équipée pour répondre 
à la problématique de la violence conjugale à laquelle 
fait face le Québec au XXIe siècle. »21

Soyez attentifs (l’expérience)

Les chercheurs de Rapha ont suivi leur désir illimité 
de savoir ce qui se passe dans les contextes les plus 
intimes au sein de nos communautés ecclésiastiques. 
Comme le dit le premier rapport : « Il y a énormé-
ment d’actes ou d’épisodes de violence vécue entre 
partenaires intimes au sein de nos églises. Les chif-
fres sont trop élevés pour ne pas y porter attention. »22 
Mais de quels types d’épisodes s’agit-il, et qui en sont 
les victimes ? Les étudiantes et étudiants de notre pro-
gramme de maîtrise en études théologiques savent 
par expérience que toute recherche commence par 
une curiosité intense qui exige des réponses aux ques-

tions « Qu’est-ce que la réalité ? » et « Est-ce vraiment le 
cas ? » Pour y répondre, il faut s’appuyer sur une méth-
odologie claire assortie d’une attention particulière 
à la fiabilité statistique, ce qui se manifeste dans les 
rapports de Rapha. Par exemple : « Avec ce nombre 
de répondants, nous pouvons estimer que les résultats 
de ce sondage reflètent l’opinion de la population de 
confessions chrétiennes du Québec, avec une marge 
d’erreur de quatre points de pourcentage selon un de-
gré de confiance de 95 % »23.

De plus, les chercheurs ont posé les questions diffi-
ciles et embarrassantes que nous préférerions ni pos-
er ni entendre. Le phénomène de biais de groupe est 
bien vivant lorsqu’il s’agit de violence intime dans les 
églises. Les femmes de la communauté détiennent des 
informations que le reste de la communauté préfère 
ignorer. C’est précisément le but des entrevues : ac-
céder à ces informations exactes, avec respect pour la 
vérité et pour les victimes, afin de tisser une histoire 
cohérente du côté obscur de l’Église chrétienne. Mais, 
même pour les victimes, le réflexe de protéger la com-
munauté introduit et entretient une forte cécité.

C’est encore plus difficile lorsque les dirigeants sont 
impliqués. On peut soutenir qu’ils le sont toujours, 
puisqu’ils n’ont pas réussi à protéger les personnes 
vulnérables, comme Dieu l’a reproché aux bergers 
dans Ézéchiel 34.4 (LSG) : « Vous n’avez pas fortifié 
celles qui étaient faibles, guéri celle qui était malade, 
pansé celle qui était blessée ; vous n’avez pas ramené 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

celle qui s’égarait, cherché celle qui était perdue. » Lor-
sque les dirigeants sont aussi les auteurs de violence 
intime — ce qui survient dans 17 % des cas, selon les 
données de Rapha —, le biais de groupe s’intensifie.24 

Mais les chercheurs courageux, en présence du mal, 
s’appuient sur la compréhension d’une situation réelle 
dans toutes ses nuances et toute sa complexité. Dans 
ce cas, « soyez attentifs » devient un acte d’objectivité 
au service de l’amour.

Soyez intelligents (les insights)

La compréhension de leurs données exigeait que les 
chercheurs posent des questions, génèrent des in-
sights et élaborent des recommandations tout au long 
du processus. Mais une bonne compréhension repose 
aussi sur l’identité des partenaires en communica-
tion. Pour garder ces idées et ces recommandations 
sur la bonne voie, le projet Rapha a donné la priorité 
à l’expérience et aux insights de ceux qui étaient di-
rectement impliqués. Leur modèle de recherche par-
ticipative communautaire (RPC) « fait référence à une 
approche méthodologique et épistémologique des pro-
jets communautaires appliqués par laquelle les cher-
cheurs et les membres de la communauté collaborent 
sur un pied d’égalité au processus de recherche. »25  
De plus :

L’approche est ancrée dans la conviction que les 
membres de la communauté possèdent une con-
naissance approfondie de leurs expériences vécues 
et qu’ils peuvent donc guider les chercheurs sur 
les problèmes les plus urgents dans leurs commu-
nautés, la réalité sur le terrain et la meilleure façon 
d’aborder ces problèmes. 

Dans la pratique, cet engagement a conduit à la créa-
tion d’un comité consultatif composé de travailleurs 
sociaux, de membres du clergé et de chercheurs spé-
cialisés dans le domaine de la violence domestique.27 
Cette façon de générer de nouvelles connaissances 
suggère que les insights s’épanouissent dans une rela-
tion de confiance et de respect. Un tel dialogue produit 
ultimement de meilleurs insights, de meilleurs juge-
ments et de meilleures décisions.

Soyez raisonnables (le jugement)

Selon Lonergan, les faits ne se trouvent pas dans de 
simples données, car les données peuvent être inter-
prétées de diverses manières. De plus, toutes les in-
terprétations (les hypothèses) ne se valent pas. On doit 
exercer le jugement, plutôt que de sauter à l’hypothèse 
la plus facile ou la plus familière. Le véritable test est 
le suivant : les chercheurs permettent-ils aux données 
de parler d’elles-mêmes de façon inattendue ? Les 
chercheurs de Rapha ont noté leur surprise :

Il est important de noter que, dans l’enquête Rapha, 
il n’y a pas de corrélation importante entre les ex-
périences vécues de violence conjugale et l’apparte-
nance à une minorité visible ou à une collectivité 
racisée. Autrement dit, il n’y a pas de surreprésen-
tation de personnes racisées parmi les répondantes 
qui s’identifient comme victimes de violence conju-
gale. Dans l’enquête Rapha, l’arrière-plan culturel, 
linguistique ou ethnique n’est pas un facteur d’iden-
tification.28

Ils sont arrivés au jugement que l’on ne peut attribuer 
le problème de la violence intime à l’altérité raciale. 
Cela ouvre la voie pour un jugement plus important, 
visant la conversion morale des lecteurs du rapport : 
« Ceux qui commettent des actes de violence entre 
partenaires intimes me ressemblent. » En réalité, les 
données, les interprétations et les jugements présentés 
dans le projet Rapha sont souvent inconfortables à lire. 
Par exemple : « En ce qui concerne le profil du parte-
naire abusif, 73 % d’entre eux se disaient chrétiens, 
et la majorité (61 %) fréquentait l’église. Pour ce qui 
est des leaders ecclésiaux, 17 % des partenaires abu-
sifs occupaient un rôle de direction ou de leaders dans 
l’église. »29 La publication de ces données constitue un 
acte d’humilité, mais si elles sont vraies, nous devons 
les connaître ; sans elles, nous ne serions pas en me-
sure de guérir ce qui doit l’être.

24 Op. cit. p. 42. 
25 Op. cit. p. 14.
26 Op. cit. p. 14.
27 Op. cit. p. 16.
28 Op. cit.  p. 23.
29 Op. cit.  p. 44.



19

Soyez responsables (la décision)

Le premier rapport précise que le comité consultat-
if s’est rencontré « sur une base mensuelle et [a] été 
[consulté] tout au long du projet. Lors de ces rencon-
tres mensuelles, l’équipe de recherche a été chargée 
de donner au comité une mise à jour du projet. Les 
membres ont été interpellés dans plusieurs prises de 
décision. »30 Il s’agit d’une approche itérative, ce qui 
est admirable. Et maintenant, nous qui lisons leurs 
résultats devons montrer que nous pouvons prendre 
des décisions responsables sur la base de ce rapport 
et mettre en pratique — et non seulement entendre — 
les réalités qui en découlent, comme nous y exhorte 
Jacques 1.22. Ce que nous désirons tous, c’est un cycle 
vertueux dans lequel l’attention aux données mène à 
une véritable compréhension du problème qui conduit 
à des jugements sages, puis à des décisions courageus-
es, elles-mêmes menant vers des actions transformées 
et créant une nouvelle réalité à connaître et à encour-
ager. Dans les mots des chercheurs : « Si nous nous 
fions aux répondants.tes, les chrétiens.nes du Québec 
souhaitent voir l’Église mieux répondre à la violence 
conjugale, mieux sensibiliser l’Église à cet enjeu et 
mieux la prévenir. »31 Et si l’on en croit l’Évangile, les 
disciples de Jésus bénéficieront de son assistance en 
écoutant les victimes, en comprenant leurs situations 
et en y remédiant.

La motivation ultime : « soyez amour »

Lonergan voulait que ses lecteurs restent ouverts à 
leurs propres expériences, insights, jugements et déci-
sions. Mais au cinquième niveau, le niveau de l’amour, 
il voulait aussi que nous invitions nos voisins et vois-
ines à habiter pleinement leurs propres expériences, 
insights, jugements et décisions. Il dit : « Pour traiter 
les autres personnes comme telles, il nous faut con-
naître et les inviter à connaître » [traduction libre].32 
L’amour veut que la connaissance croisse. Les chré-
tiens croient que ce pouvoir d’aimer vient de l’Esprit 
Saint, qui est déversé dans nos cœurs par la foi (Ro-
mains 5.5). Nous devons donc utiliser des moyens 
à la fois naturels et surnaturels pour lutter contre la 
violence intime, en nous appuyant sur les disciplines 
spirituelles qui peuvent nous transformer. Le pre-

mier rapport de Rapha reconnaît que cela prendra du 
temps : « des réflexions en communauté, des ensei-
gnements et le modèle réfléchi de leaders pastoraux 
sont des mécanismes qui contribueront à la création 
d’une telle culture. »33 En chemin, des obstacles à la 
connaissance — comme les biais et les angles morts 
— continueront à bloquer à la fois la connaissance et 
l’amour. Nous travaillons à l’avènement d’une nouvelle 
culture de Shalom, qui plaît à Dieu et qui restaure la 
dignité des êtres humains tant à l’intérieur des murs 
de l’Église qu’au-delà.

Conclusion : une invitation à revisiter notre pro-
gramme

Inspirée par la pensée de Lonergan, j’ai soutenu 
jusqu’ici que le projet Rapha représente une collabo-
ration entre la connaissance et l’amour. Maintenant, 
je m’adresse aux lecteurs en tant que professeure à 
la maîtrise en études théologiques. Je réfléchis au fait 
que la vision moderne occidentale a peine à réconcil-
ier la connaissance et l’amour. Mais la vision biblique 
que nous avons héritée de nos parents hébraïques et 
hellénistiques n’a jamais souffert d’une telle sépara-
tion. Elle nous appelle à être « transformés par le re-
nouvellement de l’intelligence » (Romains 12.2, LSG) 
et à vivre dans l’Esprit avec « force, amour et sagesse » 
(2 Timothée 1.7, LSG). On ne peut dissocier la con-
naissance du réel de l’appel à faire le bien, ni dans 
nos églises ni dans la formation de nos dirigeants pas-
toraux.

En d’autres mots, comme Lonergan, notre programme 
n’accepte pas de distinction radicale entre les con-
naissances objectives et subjectives. De nombreuses 
épistémologies contemporaines insistent sur le fait 
que l’objectivité n’existe pas, parce qu’on ne peut jamais 
porter de véritable jugement (ce qui, ironiquement, 
constitue en soi un jugement). Mais, dans la maîtrise 
en études théologiques, nous acceptons que, dans no-
tre connaissance comme dans nos sentiments, nous 
soyons responsables devant les jugements de Dieu. 
Cela introduit un élément de valeur normative dans 
notre programme scolaire et exige que nous rendions 
explicites ces valeurs ainsi que le type d’étudiant que 
nous aspirons à former.

30 Op. cit.  p. 16. 
31 Op. cit. p. 48.
32 Bernard J. LONERGAN, « Cognitional Structure », 1993, p. 220-221.
33 Jenna SMITH et coll., Le projet Rapha, partie 1, 2023, p. 51.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Ces valeurs sont claires dans un document que des 
membres du corps professoral de la maîtrise en études 
théologiques ont développé pour exprimer les buts de 
nos apprentissages. Notre définition de la théologie 
pratique est la suivante :

Enracinée dans le grand projet de Dieu depuis la 
création et sa mission, la théologie pratique est 
l’art d’investigation à la fois réflexive et critique des 
fonctions et ensuite des pratiques de l’Église dans 
un contexte précis. Cet art est réalisé dans un dia-
logue avec les Saintes Écritures, la tradition chréti-
enne et un échange constant avec d’autres sources 
de savoir. La vision n’est nulle autre que la trans-
formation par Jésus Christ de son Église et notre 
société. Nous considérons comme un élève brillant 
celui qui peut « intégrer les compétences missi-
ologique, ecclésiologique et théologique afin d’iden-
tifier et utiliser les meilleures pratiques dans l’op-
tique de suivre Jésus en communauté ».

34 Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1989.

Idéalement, notre horizon, c’est le Royaume de Dieu. 
Comme  Lesslie Newbigin a  dit, la meilleure image du 
message de ce royaume, est une communauté ecclé-
siale saine34. Si nous voulons changer le monde, nous 
devons, comme chrétiens, commencer par changer 
l’Église qui nous a été donnée comme instrument de 
réconciliation de Dieu. Pour changer l’Église, nous 
devons viser la vérité objective et les valeurs de Dieu 
— la connaissance et l’amour —, mais d’une manière 
autocritique, courageuse, toujours curieuse et toujo-
urs prête à poser la question pertinente suivante.

Bibliographie

LONERGAN, Bernard J, « Mission and the Spirit ». A Third Collection. Dans Collected Works of Bernard Lonergan, sous la direction de 
Robert M. DORAN et John D. DADOSKY, vol. 16. Toronto : University of Toronto Press, 2017.
LONERGAN, Bernard J. « Cognitional Structure ». Collection. Dans Collected Works of Bernard Lonergan, vol. 4. Toronto : University of 
Toronto Press, 1993.
LONERGAN, Bernard J. « Philosophical Positions with Regard to Knowing ». Dans Philosophical and Theological Papers 1958-1964, 
sous la direction de Robert C. CROKEN, Frederick E. CROWE et Robert M. DORAN. Toronto : University of Toronto Press, 1996.
LONERGAN, Bernard J. « The Origins of Christian Realism ». Dans Philosophical and Theological Papers 1958-1964, sous la direction 
de Robert C. CROKEN, Frederick E. CROWE et Robert M. DORAN. Dans Collected Works of Bernard Lonergan, vol. 6. Toron-
to : University of Toronto Press, 1996.
LONERGAN, Bernard J. et coll. Understanding and Being: The Halifax Lectures on Insight. Dans Collected Works of Bernard Lonergan, 
vol. 5. Toronto : University of Toronto Press, 1990.
LONERGAN, Bernard J. Insight: A Study of Human Understanding. Dans Collected Works of Bernard Lonergan, sous la direction de 
Frederick E. CROWE et Robert M. DORAN, vol. 3. Toronto : University of Toronto Press, 1992.
LONERGAN, Bernard J. Method in Theology. Dans Collected Works of Bernard Lonergan, sous la direction de Robert M. DORAN et 
John D. DADOSKY, vol. 14. Toronto : University of Toronto Press, 2017.
NEWBIGIN, Leslie. The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1989.
SMITH, Jenna, Bruno DÉSORCY, Laurianne DEBANNÉ et Carole TAPIN. Le projet Rapha : une étude sur la violence conjugale et 
l’Église au Québec. Partie 1 — le sondage auprès des chrétiens du Québec. [En ligne], 2023. [https://d4d93899-0c18-4f54-a770-bc-
8c3bebfcc0.filesusr.com/ugd/df71a2_0b27bfa05da1482eb819fe8e1b628d4e.pdf] 
SMITH, Jenna, Bruno DÉSORCY, Laurianne DEBANNÉ et Carole TAPIN. Le projet Rapha : une étude sur la violence conjugale et 
l’Église au Québec. Partie 2 — le sondage auprès des chrétiens du Québec. [En ligne], 2023. [https://d4d93899-0c18-4f54-a770-bc-
8c3bebfcc0.filesusr.com/ugd/df71a2_0b27bfa05da1482eb819fe8e1b628d4e.pdf] (consulté le XX).
SMITH, Jenna, Heather PURDIE et Carolle GIROUX. Le projet Rapha : une étude sur la violence conjugale et l’Église au Québec. 
Partie 3 — les groupes de discussion avec le clergé et les dirigeants chrétiens au Québec. [En ligne], 2024. [https://d4d93899-0c18-4f54-
a770-bc8c3bebfcc0.filesusr.com/ugd/df71a2_e68ed52d5b374a2d80f5065b4b314905.pdf] 
WEBB, Eugene. « The Ecumenical Significance of Lonergan’s Theological Method ». Ecumenical Trends, vol. 17, no 4, avril 1988.



21

1. Introduction

L’utilisation du masculin générique dans le système de 
la langue française peut provoquer une exclusion et une 
invisibilisation de la gent féminine au sein de l’Église 
évangélique québécoise francophone. L’objectif de cette 
recherche est d’évaluer l’impact d’une telle utilisation 
sur l’inclusion des femmes afin de déterminer quelles 
pratiques de communication permettraient de susciter 
leur inclusion dans les Églises, favorisant ainsi la 
justice et l’égalité. Pour atteindre cette finalité, trois 
objectifs secondaires devront être réalisés. 

Premièrement, je devrai déterminer quel(s) 
sentiment(s) suscite l’utilisation du masculin générique 
et du langage inclusif dans la langue française chez 
les femmes dans l’Église évangélique québécoise 
francophone. Pour ce faire, j’analyserai les données de 
deux groupes de discussion animés dans le cadre de 
cette recherche qui donnaient la parole à des femmes 
pour s’exprimer sur le sujet. 

Le deuxième objectif concerne l’aspect linguistique de 
la question. J’explorerai le lien entre le langage et la 
construction des rapports sociaux afin de déterminer 
dans quelle mesure la langue et la réalité sociale 
s’influencent mutuellement. 

Troisièmement, je proposerai des stratégies de 
communication qui favorisent l’inclusion des femmes 
dans l’Église évangélique québécoise francophone en 
tenant compte de l’ensemble des données recueillies 
au cours de cette recherche.

1.1 Approche

Ma recherche s’inscrit dans une approche féministe. 
Toutefois, mentionnons que tous les auteurs et les 
autrices qui abordent le féminisme, qu’ils proviennent 
du milieu séculier ou chrétien, admettent qu’il existe 
une grande diversité de mouvements féministes. Il est 

1   BLAIS, Mélissa et coll. Guide méthodologique du certificat et de la concentration de premier cycle en études féministes. Montréal : Institut de recherches et d’études féministes, 
UQAM, 2015, p. 4.
2   DUMAIS, Monique. « Une vague non sexiste, nos pratiques dans l’autre parole ». [https://www.lautreparole.org/une-vague-non-sexiste-nos-pratiques-dans-lautre-parole/] 
(consulté le 6 février 2025).

donc important de ne pas se restreindre aux stéréotypes 
ou aux généralisations. Voici donc quelques éléments 
clés des études féministes qui influenceront mon 
approche personnelle. 

Tout d’abord, le premier principe à mettre en évidence 
est la poursuite de l’égalité entre les hommes et les 
femmes. En effet, par cette recherche, je souhaite 
promouvoir la perspective égalitaire dans l’Église 
évangélique francophone. 

Deuxièmement, il faut aussi tenir compte du système 
patriarcal. En effet, les études féministes remettent 
en question « [l]es savoirs dits traditionnels et 
androcentrés, c’est-à-dire centrés sur le seul point de 
vue des personnes dominantes dans la production 
de la connaissance1 ». Cette perspective sera 
particulièrement importante dans l’étude des origines 
de la grammaire française, dont les règles à l’époque 
étaient entièrement composées par les hommes. 
Elle doit également éclairer la tradition ecclésiale et 
l’exégèse biblique qui, encore aujourd’hui, dépendent 
majoritairement des hommes. 

Le troisième concept féministe qui portera cette 
recherche est le fait de donner la parole aux femmes. 
Plus précisément, il s’agit de tenir compte de leur 
expérience et de la valoriser. C’est pourquoi j’ai 
choisi d’organiser deux groupes de discussion sur le 
sujet et de mettre de l’avant l’histoire d’une femme 
dans l’exégèse biblique (que je présenterai plus loin). 
Selon la théologienne québécoise Monique Dumais, 
cofondatrice du collectif L’autre Parole, il s’agit « de 
reconnaître les expériences des femmes et de les 
nommer, en second lieu, de se les réapproprier et 
de les valoriser, enfin, de les intégrer dans le champ 
réflexif et la pratique tant théologique qu’ecclésiale2. » 
En d’autres termes, en tant que femme chercheuse, 
j’apporte ma voix à la réflexion théologique pour 
produire du savoir en faisant appel à l’expérience des 
femmes et en valorisant ce point de vue féminin à 

L’inclusion des femmes dans les communications au sein 
des Églises évangéliques québécoises francophones

Élise Bachand



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

travers un contexte et une tradition patriarcale.

1.2. Définitions des mots-clés

Pour m’assurer que les termes et les concepts que 
j’emploierai tout au long de ma recherche sont bien 
compris du lectorat, il convient de définir certaines 
notions.

∞ Communication inclusive

La communication inclusive comprend différentes 
stratégies écrites, verbales et non verbales qui 
permettent de susciter un sentiment d’inclusion 
dans un groupe diversifié. On peut également parler 
de communication épicène qui vise « à assurer un 
équilibre dans la représentation des hommes et 
des femmes dans les textes3. » Pour ce faire, on 
fera l’utilisation « de[…] désignations féminines et 
masculines coordonnées (par exemple, les lectrices 
et les lecteurs), la formulation neutre (notamment par 
l’emploi de tournures épicènes ou de noms collectifs, 
par exemple, le lectorat) et, avec parcimonie, le 
masculin générique4. » Au Québec, la communication 
inclusive cherche à éviter les références binaires afin 
d’inclure toutes les identités de genre, alors qu’en 
Europe, cette expression renvoie à la communication 
épicène. Puisque je cherche à rendre visibles les 
femmes dans la langue, c’est la définition européenne 
du langage inclusif que j’ai choisi d’adopter dans ma 
recherche. 

∞ Masculin générique

Le masculin générique est une expression employée 
pour désigner la règle grammaticale selon laquelle 
le genre « neutre » est masculin. Ainsi, il faut tenir 
pour acquis que les femmes pourraient être incluses 
dans certains propos sans nécessairement être 
nommées. En d’autres termes, selon l’usage du 
masculin générique, toutes les communications 
seraient partagées au masculin, à moins qu’elles 
fassent précisément référence à des femmes. De plus, 
il faudrait déterminer par d’autres indices sociaux et 
normatifs si les femmes sont incluses ou non dans une 
communication « neutre ». 

3   OFFICE QUÉBÉCOIS DE LA LANGUE FRANÇAISE. « Rédaction épicène, formulation neutre, rédaction non binaire et écriture inclusive » [https://vitrinelinguistique.oqlf.
gouv.qc.ca/25421/banque-de-depannage-linguistique/la-redaction-et-la-communication/feminisation-et-redaction-epicene/redaction-epicene/redaction-epicene-et-autres-styles-
decriture-dits-inclusifs] (consulté le 5 février 2025, mise à jour en 2020).
4   Ibid.

1.3. Méthodologie

Mon cadre méthodologique s’appuie sur la recherche 
descriptive interprétative, une approche visant à décrire 
un phénomène tout en interprétant ses significations 
dans un contexte donné. Ainsi, je détaillerai le concept 
de la communication inclusive selon une perspective 
sociolinguistique afin d’en comprendre l’impact sur les 
femmes dans les Églises évangéliques francophones 
québécoises. J’utiliserai la méthode qualitative en 
considérant l’expérience des femmes sur le sujet 
comme la matière première à analyser. Pour ce 
faire, Christa, ma directrice, a animé deux groupes 
de discussion sur Zoom auxquels ont participé sept 
femmes afin d’évaluer leur sentiment d’inclusion dans 
les communications de leur Église. Les critères pour 
mon échantillonnage étaient les suivants : avoir 18 ans 
ou plus, parler français et fréquenter une Église 
évangélique francophone au Québec. De plus, je me 
suis assurée d’avoir une représentation diversifiée de 
générations et de cultures. J’ai aussi pris soin d’inclure 
certaines femmes en position de leadership dans 
l’Église. Finalement, j’ai choisi des femmes fréquentant 
différentes Églises afin de tenir compte de la diversité 
du mouvement évangélique.

1.4. Limites

Le fait que cette recherche soit contextuelle aux 
Églises évangéliques québécoises francophones 
constitue une limite importante. Il faudra aussi faire 
preuve de prudence si l’on souhaite transposer les 
résultats obtenus à d’autres confessions chrétiennes 
ou à d’autres contextes en francophonie.

Ajoutons que l’échantillon retenu pour mes groupes 
de discussion (sept femmes) n’est pas assez élevé pour 
permettre des généralisations définitives. Rappelons 
qu’il s’agit toutefois d’une recherche qualitative et 
non quantitative et qu’à ce titre, l’expérience et le 
témoignage des femmes rencontrées restent valables 
et permettent d’enrichir le dialogue sur le sujet.

Une autre limite concerne le choix des communications 
que j’aborde dans ma recherche, c’est-à-dire les 
communications institutionnelles — la prédication, les 
annonces, les réseaux sociaux, les offres d’emplois, 
etc. — ce qui exclut les communications liturgiques, 



23

comme la lecture de la Parole et les chants. Ce choix 
s’explique par le fait que la question de la traduction 
biblique soulevait d’autres enjeux théologiques que 
je n’avais pas le temps d’élaborer. Quant aux chants, 
il serait pertinent de traiter le sujet à part entière, 
puisqu’il soulève des questions de droits d’auteurs et 
de liberté d’expression.

2. Résumé de la revue de la littérature 

Puisque l’un des concepts essentiels qui entrent 
en compte dans la réflexion du langage inclusif est 
l’utilisation du masculin générique dans la langue 
française, il est important de se questionner sur l’origine 
et l’histoire de cette règle grammaticale afin d’évaluer 
si elle a été promue dans un contexte d’inégalité 
des genres. C’est la conclusion à laquelle parvient 
Éliane Viennot, qui retrace l’histoire de l’utilisation 
du masculin dans son livre Non, le masculin ne 
l’emporte pas sur le féminin. Elle y défend l’idée selon 
laquelle l’utilisation généralisée du masculin dans la 
langue française est profondément ancrée dans un 
contexte historique dominé par les hommes qui, de 
surcroît, régissent les règles de la langue française. 
Viennot souligne que « nous sommes les héritières 
et les héritiers d’un long effort pour masculiniser 
notre langue. Effort qui s’insère évidemment dans un 
plus vaste mouvement pour maintenir ou accentuer 
des rapports de force, dont ceux qui organisent la 
domination masculine5. » Tout au long de son ouvrage, 
elle présente plusieurs exemples qui soutiennent cette 
idée.

Elle explique entre autres que, pendant plusieurs 
années, la langue française était régie selon la règle 
d’accord de proximité, c’est-à-dire que l’adjectif ou le 
participe s’accordait avec le genre du nom le plus près 
dans la phrase. Par exemple, selon cette règle, on 
pourrait écrire : « Les bureaux, les divans et les tables 
étaient grandes. » Toutefois, bien qu’elle ait été utilisée 
jusqu’au XVIe  siècle, la règle fut remise en question 
au début du XVIIe siècle par le poète et grammairien 
Malherbe et d’autres, comme Vaugelas ou Beauzée au 
XVIIIe siècle6. Comment expliquent-ils cette décision ? 

5   VIENNOT, Éliane. Non, le masculin ne l’emporte pas sur le féminin. Donnemarie-Dontilly, France : Éditions iXe, version numérique, 2017, p. 5.
6   Ibid. p. 3.
7   Ibid. p. 50.
8   Ibid. p. 3.
9   Ibid. p. 97.
10   TAYLOR, Charles. L’animal langage : la compétence linguistique humaine. Montréal : Les Éditions du Boréal, 2019, p. 37.
11   Ibid. p. 50.

Par le fait que le genre masculin soit le plus noble. 
Vaugelas argumente cette idée ainsi  : « Parce que 
le genre masculin est le plus noble, il prévaut seul 
contre deux ou plusieurs féminins, quoiqu’ils soient 
plus proches de leur adjectif7. » De son côté, Beauzée 
y ajoute sa touche personnelle  : « Le genre masculin 
est réputé plus noble que le féminin, à cause de la 
supériorité du mâle sur la femelle8. » Viennot arrive 
également à cette conclusion  : « Des millénaires 
de monopole des hommes sur la parole publique 
et l’écrit leur ont permis de façonner les langues à 
l’avantage de leur sexe, et les interventions délibérées 
de ces derniers siècles, en France notamment, ont 
encore renforcé le pouvoir du plus fort (ou du “plus 
noble”)9. » En somme, il convient de constater que la 
règle du masculin générique découle d’un contexte 
patriarcal où les hommes dominaient l’espace social 
et linguistique.

À l’instar de Viennot, qui démontre que la langue 
est façonnée par la perception des rôles sociaux, le 
philosophe Charles Taylor abonde dans le même 
sens dans son livre L’animal langage : La compétence 
linguistique humaine  : « La dimension linguistique a 
aussi permis aux agents humains de vivre de nouveaux 
types de relations, de créer de nouvelles bases sur 
lesquelles fonder leurs rapports mutuels, qu’il s’agisse 
de l’intimité ou de la distance, voire de la hiérarchie 
ou de l’égalité10. » Selon lui, les comportements 
expressifs « définissent le champ des possibles d’une 
culture donnée [et] contribuent à la constitution des 
possibilités existentielles d’une société donnée11 », c’est-
à-dire que le langage sert à façonner les possibilités 
offertes aux différents acteurs sociaux. Ainsi, en ce qui 
concerne l’utilisation du langage inclusif, la pensée 
de Taylor permet de conclure que le langage a un 
effet réel sur la réalité, en ce sens où il façonne nos 
relations et nos rapports, pour le bien ou pour le mal. 
Le langage exclusivement masculin contribue, d’une 
part, à façonner une vision du monde dominée par les 
hommes ; d’autre part, la créativité que nous confère le 
langage permet de transformer et même de renverser 
cette tendance.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Le sociologue Pierre Bourdieu, dans ses ouvrages, 
Langage et pouvoir symbolique et La domination 
masculine, décrit le contexte patriarcal dans lequel 
nous évoluons depuis des siècles et où le langage est 
utilisé comme outil de pouvoir. Il emploie l’expression 
« domination masculine » pour articuler sa pensée sur 
le patriarcat et démontre, dans Langage et pouvoir 
symbolique, comment le langage peut être utilisé pour 
exercer un pouvoir sur autrui. Un concept important 
chez Bourdieu est celui de « pouvoir symbolique », qui 
désigne une domination ni physique ni même visible, 
mais qui s’exerce plutôt à travers des processus 
sociaux subtils, rendant ce pouvoir d’autant plus 
efficace. Ce pouvoir se manifeste notamment par 
différentes violences symboliques ancrées dans nos 
habitus. Pour Bourdieu, la manière dont s’impose la 
domination masculine est « l’exemple par excellence de 
cette soumission paradoxale, effet de ce que j’appelle 
la violence symbolique, violence douce, insensible, 
invisible pour ses victimes mêmes, qui s’exerce pour 
l’essentiel par les voies purement symboliques de la 
communication et de la connaissance12. » Il ajoute 
que « la force de l’ordre masculin se voit au fait qu’il 
se passe de justification  : la vision androcentrique 
s’impose comme neutre et n’a pas besoin de s’énoncer 
dans des discours visant à la légitimer13. » 

Cela me permet de concevoir l’utilisation du masculin 
générique comme une forme de violence symbolique, 
qui se passe d’explication, qui fait partie des normes 
naturelles et qui est acceptée de tous. De plus, les 
indices que perçoivent les femmes — notamment 
à travers les communications — façonnent leur 
champ des possibles et dictent leurs choix, leurs 
comportements et leurs croyances. Ainsi, en réponse 
à des indices implicites ou explicites, les femmes se 
cantonnent à des rôles qui leur semblent prescrits et 
dont la démarche échappe même à la conscience et, 
par conséquent, à la transformation du champ des 
possibles.

Un autre élément de la pensée de Bourdieu, pertinent 
pour cette recherche, est la censure comprise comme 
une forme de violence symbolique :

12   BOURDIEU, Pierre. La domination masculine. Paris : Éditions du Seuil, format numérique, 1998, p. 10.
13   Ibid., p. 21.
14   BOURDIEU, Pierre. Langage et pouvoir symbolique. Paris : Éditions Fayard, 2014. p. 345.
15   À l’instar d’autres commentateurs et commentatrices, j’ai choisi d’interpréter ces trois passages comme étant un seul et même événement. Consultez la version complète du 
mémoire pour comprendre les détails qui ont motivé ce choix.
16   KÖSTENBERGER, Andreas J. Baker Exegetical Commentary on the New Testament: John. Grand Rapids, MI : Baker Academic, 2004, p. 362.

Parmi les censures les plus efficaces et les 
mieux cachées, il y a toutes celles qui consistent 
à exclure certains agents de la communication 
en les excluant des groupes qui parlent ou des 
places d’où l’on parle avec autorité. Pour rendre 
raison de ce qui peut et ne peut pas se dire 
dans un groupe, il faut prendre en compte non 
seulement les rapports de force symboliques qui 
s’y établissent et qui mettent certains individus 
hors d’état de parler (par exemple, les femmes) 
ou les obligent à conquérir de vive force leur 
droit à la parole14. 

Ainsi, l’utilisation du masculin générique, tout comme 
l’exclusion des femmes de la tribune ecclésiale, 
relève de la censure et donc d’une forme de violence 
symbolique qui invisibilise les femmes.

3. Résumé de l’exégèse biblique

Le texte que j’ai choisi pour inspirer ma réflexion 
théologique sur l’inclusion des femmes dans les 
communications à l’Église est celui où Marie 
de Béthanie verse du parfum sur Jésus quelques jours 
avant sa mort. Cette histoire se retrouve en Jean 12.1-
8, en Matthieu 26.1-13 ainsi qu’en Marc 14.1-915.

Sans surprise, le contexte dans lequel Jésus évolue 
est patriarcal et dominé par des normes culturelles 
particulièrement contraignantes pour les femmes. Par 
exemple, plusieurs interprètes suggèrent que le fait 
de découvrir ses cheveux, comme l’aurait fait Marie, 
constituait un geste extrêmement inconvenant, du 
moins pour une femme mariée16. Il est donc possible 



25

que les disciples aient été choqués non seulement par 
le « gaspillage » du précieux parfum, mais également 
par le fait que Marie ait dévoilé ses cheveux et par le 
fait qu’elle ait touché un homme qui n’était pas son 
mari.

Nous constatons que les disciples sont très virulents 
dans leur réaction face à Marie. En effet, le verbe 
ἀγανακτέω, employé dans Matthieu 26.8 (« les disciples 
s’indignèrent »), est utilisé dans le Nouveau Testament 
pour exprimer une forte réponse d’indignation, une 
colère profonde devant une action inappropriée ou 
moralement inconvenante17. Dans Marc 14.4 (« À quoi 
bon gaspiller ce parfum ? »), le terme ἀπώλεια dénote 
un état de destruction, de ruine18. En d’autres termes, 
les disciples perçoivent le geste de Marie comme un 
véritable gâchis. Le verset suivant (« ils s’emportaient 
[ἐμβριμάομαι] contre elle ») dénote une « notion de 
coercition née du mécontentement, de la colère, de 
l’indignation […], une réponse émotionnelle profonde, 
souvent associée à l’indignation, à la sévérité ou à 
une forte réaction interne19 ». En résumé, les disciples 
s’opposent ouvertement au geste de Marie et contestent 
le bien-fondé de son geste. 

C’est dans ce contexte que Jésus choisit de la 
défendre. Aux questions des disciples (« Pourquoi 
n’a-t-on pas vendu ce parfum trois cents deniers pour 
les donner aux pauvres ? » [ Jean  12.5], « À quoi bon 
ce gaspillage ? » [Matthieu  26.8]), Jésus leur renvoie 
la pareille en leur demandant  : « Pourquoi tracassez-
vous cette femme ? » (Matthieu 26.10) Puis, il prendra 
sa défense en élevant son geste et son identité et en 
exposant, devant les gens présents au dîner, ce qui se 
cachait dans le cœur de Marie : « Elle a accompli une 
belle œuvre à mon égard […]. En répandant ce parfum 
sur mon corps, elle l’a fait pour mon ensevelissement » 
(Matthieu  26.10-12). Alors que le geste de Marie 
semble socialement inconvenant, Jésus met en 
lumière ses intentions pures. Il affirme le caractère 
prophétique du geste de Marie et le discernement dont 
elle fait preuve. Le parfum mentionné dans les textes 
est en réalité une huile d’onction [μύρον]. Dans les 
évangiles synoptiques, Marie verse cette huile sur la 
tête de Jésus, à la manière d’un prophète qui instituait 
un roi dans l’Ancien Testament. En effet, « oindre 

17   BIBLE HUB. « 23. aganakteó ». Strong’s Exhaustive Concordance. [https://biblehub.com/greek/23.htm] (consulté le 29 janvier 2025). 
18   BIBLE HUB. « 684. apóleia ». Strong’s Exhaustive Concordance. [https://biblehub.com/greek/684.htm] (consulté le 29 janvier 2025).
19   BIBLE HUB. « 1690. embrimaomai ». Strong’s Exhaustive Concordance. [https://biblehub.com/greek/1690.htm] (consulté le 29 janvier 2025). Traduction libre.
20   NEWSOM, Carol A., Sharon H. RINGE et Jacqueline E. LAPSLEY (dir.). Women’s Bible Commentary. Louisville, KY : Westminster John Knox Press, 2012, format numérique, 
p. 476, traduction libre.

la tête évoque également une commission royale, et 
ainsi la femme est placée dans le rôle de prêtresse et/
ou de prophétesse20. » En d’autres termes, l’onction de 
Marie sur Jésus revêt un double caractère identitaire. 
Premièrement, parce qu’elle rend compte de l’identité 
de Jésus comme roi, Messie et appelé à mourir. 
Deuxièmement, parce que cette onction confère à 
Marie une fonction de prêtresse-prophétesse.

Après l’avoir défendu devant les disciples, Jésus élève 
l’identité de Marie une fois de plus. Il s’assure qu’elle 
est incluse dans le récit de la Passion à perpétuité  : 
« Amen, je vous le dis, partout où cette bonne nouvelle 
sera proclamée, dans le monde entier, on racontera 
aussi, en mémoire de cette femme, ce qu’elle a fait » 
(Matthieu 26.13). Par ces paroles, Jésus démontre qu’il 
inclut les femmes, qu’il les élève pour qu’elles aient de 
l’influence et qu’il désire qu’on se souvienne d’elles. 

En résumé, la réaction de Jésus dans ces passages 
démontre à quel point il défendait et incluait les 
femmes. Il est celui de qui nous devons tirer exemple 
pour nos propres pratiques à l’égard des femmes. 
Voici quelques principes que nous pouvons faire 
ressortir en lien avec l’inclusion des femmes dans la 
communication.

Tout d’abord, nous constatons que Jésus va à 
l’encontre de plusieurs règles culturelles. Il libère 
même les femmes des rôles auxquels elles pouvaient 
être confinées et les rend visibles publiquement. De 
la même façon, nous ne devons pas craindre d’aller à 
l’encontre des normes actuelles de la langue. Bien que 
la règle du masculin générique soit répandue, certaines 
normes culturelles méritent d’être déconstruites 
pour favoriser l’inclusion, l’égalité et l’amour. Ainsi, 
nous devons suivre l’exemple de Jésus envers Marie 
et inclure les femmes dans nos communications 
ecclésiales publiques au lieu de les invisibiliser.

Nous constatons aussi que Jésus remarque l’attitude 
des disciples à l’égard de Marie. Le fait qu’elle 
transgresse les normes culturelles suscite de vives 
réactions et Jésus en est conscient. Ne cherchons 
donc pas à agir avec précipitation et colère lorsque 
certains comportements sortent du cadre des normes 
culturelles, mais cherchons plutôt à comprendre avec 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

discernement, à faire preuve de sensibilité les uns 
envers les autres et à agir pour défendre les personnes 
vulnérables ou opprimées. Plus précisément, je crois 
que les hommes doivent être sensibilisés sur le sujet et 
développer une attitude d’inclusion et de défense des 
droits des femmes, comme l’a fait Jésus.

Enfin, je soulignerais que, tout comme Marie a posé 
un geste prophétique et extravagant pour Jésus, elle 
peut devenir un modèle pour les femmes d’aujourd’hui 
à prendre leur place publiquement en exerçant 
leurs dons dans l’Église. Elles devront faire preuve 
de courage pour aller à contre-courant des normes 
actuelles qui, encore aujourd’hui, favorisent la voix 
masculine.

4. Résumé de l’analyse des résultats

L’animation de deux groupes de discussion concernant 
l’inclusion des femmes dans la communication au sein 
des Églises évangéliques francophones m’a permis 
de recueillir l’expérience et l’avis de sept femmes. 
Le résumé des discussions sera présenté selon les 
points suivants  : leur conception de l’inclusion et de 
l’exclusion et l’impact de la communication inclusive 
et du masculin générique sur les femmes.

4.1. L’inclusion

Voici comment les participantes conçoivent l’inclusion. 
L’une d’elles évoquait d’abord la dimension égalitaire : 
« C’est être considéré sur un pied d’égalité. De ne pas 
avoir l’impression d’être pas égale ou d’être mis de 
côté. Vraiment, de sentir que tout le monde est sur un 
pied d’égalité, dont moi ou ce que je représente. » Une 
participante a aussi ajouté que, pour elle, l’inclusion 
signifiait « avoir autant de chance que les hommes dans 
le leadership. » Une autre encore a précisé : « C’est que 
ma parole est aussi importante qu’un autre dirigeant 
masculin, qu’on considère ce que je dis autant qu’un 
homme ».

Deux participantes ont évoqué la considération de leur 
parole dans les discussions décisionnelles : « Pour moi 
d’être incluse, c’est [voir] à quel niveau est-ce que j’ai de 
l’influence en tant que femme, à quel niveau est-ce que 
je fais partie des discussions qui peuvent changer la 
donne. Est-ce que mon opinion compte ? Est-ce qu’on 
recherche mon opinion ? » 

Un autre élément de réponse soulevé par les femmes 
concernant leur inclusion était la possibilité d’exercer 

leurs dons au sein de l’Église. Par exemple : « Ce que 
moi j’ai à apporter dans le leadership à travers les dons 
que j’ai à offrir à l’Église que je fréquente ou encore à 
la famille d’églises que je fréquente, quelle place est-ce 
qu’on me laisse servir à l’Église ? »

Finalement, une participante a mentionné l’aspect 
communicationnel  : « Je suis sensible au vocabulaire 
en public qui est utilisé par les interlocuteurs et aussi 
dans les choses écrites. Est-ce que je me sens incluse ? 
[…] Est-ce que je me sens interpellée quand quelqu’un 
parle ou est-ce que je sens qu’il ou elle s’adresse plus 
aux hommes ? »

Ces réponses illustrent la façon dont les femmes 
rencontrées conçoivent l’inclusion. Elles ont fait 
référence à l’égalité dans les relations hommes-
femmes, l’accès au leadership, la prise de parole 
influente ainsi que la participation aux discussions 
et aux décisions. Puis elles ont également fait le lien 
entre l’inclusion et l’exercice de leurs dons au sein de 
l’Église.

J’aimerais souligner ma surprise quant à la tournure 
des discussions. En effet, rien ne laissait suggérer que 
les deux groupes aborderaient autant la question du 
leadership des femmes dans l’Église. Les participantes 
auraient pu définir l’inclusion dans l’Église à partir d’un 
sentiment d’appartenance, du bien-être, des relations 
harmonieuses, du soutien, de la reconnaissance, de la 
confiance ou encore de la joie communautaire. Or, dans 
les deux groupes, les conversations se sont tournées 
vers les relations hommes-femmes et l’accessibilité 
au ministère pour définir ce qu’est l’inclusion. Ainsi, 
selon le témoignage des participantes, nous pouvons 
conclure que la corrélation entre l’exercice des dons 
dans l’Église et l’inclusion est forte. Cet angle adopté 
dès les premières questions a teinté l’ensemble des 
réponses plus spécifiques à la communication  : il 
n’est plus seulement question de la langue française, 
mais également des messages communiqués de façon 
indirecte aux femmes par différentes pratiques.

4.2. L’exclusion

Le thème de l’exclusion sera présenté en deux sous-
thèmes. Le premier est celui du plafond de verre. Selon 
l’OQLF, il s’agit d’une « barrière à la mobilité verticale 
ascendante contre laquelle se butent certains groupes 
d’individus dans l’accession aux postes les plus 
élevés d’une société ou d’une entreprise, malgré leurs 
compétences, et qui résulte de contraintes sociales, 



27

de stéréotypes ou d’une discrimination systémique21. » 
Par leurs interventions, les participantes ont 
clairement exprimé être confrontées à ce phénomène. 
Le deuxième sous-thème est celui du cercle vicieux, 
c’est-à-dire la dynamique entre la faible représentation 
féminine dans des postes publics et décisionnels qui, 
par conséquent, renforce la faible participation des 
femmes dans ces types de rôle.

4.2.1. Un plafond de verre 

J’ai discerné le thème du plafond de verre à partir des 
mots et des expressions qui revenaient tout au long 
des deux groupes de discussion. Ces termes font 
référence soit aux barrières imposées aux femmes, 
soit à ce qui serait nécessaire pour les renverser.

Tableau 1 : champ lexical du plafond de verre

Ce à quoi elles font face  
pour prendre leur place

Ce qu’elles doivent 
faire pour avoir leur 
place

Limite (8x)
Barrière (3x)
Critique (2x)
Mépris
Résistance
Blocs
Pas d’ouverture
Pas accepté
Difficile
Inconfort

Se battre (8x)
Oser (3x)
Courage (2x)
Se prouver (2x)
Audace
Bataille
Affronter
Défaire
Pousser
Défoncer

Ainsi, ce champ lexical — ou plutôt ce champ de 
bataille — démontre clairement que les participantes 
ont expérimenté le phénomène du plafond de verre 
dans l’Église. Selon leur témoignage, certaines 
responsabilités demeurent inaccessibles à des 
membres de la communauté, en l’occurrence les 
femmes. L’ensemble des participantes a mentionné les 
barrières imposées aux femmes quant à certains rôles 
dans l’Église. L’une d’elles a dit : « Je me sens incluse 
dans les métiers qui ont été catégorisés par les leaders 
comme étant accessibles aux femmes, mais c’est 
une inclusion partielle. Donc, l’école du dimanche, 
comme on a dit, le nettoyage de l’église, ce genre de 

21   OFFICE QUÉBÉCOIS DE LA LANGUE FRANÇAISE. « Plafond de verre », [https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/26542318/plafond-de-verre] (consulté 
le 4 mars 2025, mise à jour en 2024).

choses. » Comme plusieurs autres, elle évoque l’école 
du dimanche comme l’une des seules responsabilités 
offertes aux femmes  : « Quand j’étais jeune, je me 
disais que l’Église était plus un monde d’hommes 
dans un sens où c’est eux qui nous enseignent et les 
femmes, ça se limitait à faire l’école du dimanche. » 
Une autre participante souligne quant à elle le manque 
de femmes dans les rôles de leadership visible : 

On a autant d’hommes et de femmes dans la salle 
de classe. Où sont-elles dans le leadership de 
l’Église par la suite ? […] Je pense que la culture 
autour des rôles de leadership visibles, sur 
l’estrade, est toujours consacrée principalement 
aux hommes et c’est quelque chose qui est 
communiqué non verbalement. Mais il n’y a pas 
beaucoup d’ouverture dans la vraie pratique 
dans les églises que moi je fréquente et que je 
suis au courant pour avoir les femmes dans les 
rôles de leadership visible ou public. […] Dans 
mon Église, on a beaucoup beaucoup de femmes 
dans le staff. Dans certains rôles de leadership, 
pas de problème, mais en public, le dimanche 
matin, c’est toujours très très masculin, alors 
l’inclusion a une barrière toujours.

Comme plusieurs le suggèrent, « il y a vraiment 
une limite au rôle de la femme dans le leadership 
dans l’église, dans les hautes sphères, comme la 
prédication. » L’une des participantes exprime, en ce 
sens :

Dans l’équipe dirigeante ou dans ceux qui 
prennent vraiment les décisions, est-ce qu’il 
y a des femmes ? La réponse, c’est non. Mais 
cette réflexion-là se fait plus parce qu’il y a déjà 
présence de plusieurs femmes dans le staff, puis 
qu’on se félicite de ça. […] Pour répondre à la 
question de quelle façon je me sens incluse ou 
pas, j’ai l’impression de l’être pas tant que ça 
dans un contexte où on se dit, « OK, youpi, il y 
a des femmes », mais qu’au final, on a les jobs 
d’adjointes, puis, finalement, notre opinion 
compte plus ou moins. Il n’y a pas les femmes 
à des postes clés où il peut y avoir vraiment de 
l’influence.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

4.2.2. Un cercle vicieux

Ainsi, à partir de ce plafond de verre se crée un cercle 
vicieux qui réduit la présence des femmes dans des 
rôles de leadership. En effet, puisqu’elles sont peu 
nombreuses à être visibles dans ce type de rôle, les 
femmes sont moins portées à s’y consacrer. De plus, 
avec le champ lexical que nous avons vu précédemment 
sur les limites et les batailles que doivent mener 
les femmes pour prendre leur place, nous avons 
également constaté tous les efforts nécessaires pour 
briser le cycle. L’une des participantes a bien résumé 
la situation : 

Je sais qu’on dit beaucoup dans le milieu où je 
suis « ouin, mais on veut donner plus de place aux 
femmes », mais il n’y en a pas beaucoup. Il y en a 
très très peu, pis des fois, on se dit « c’est-tu l’œuf 
ou la poule » ? […] Il y a tellement peu de modèles 
que ça prend encore beaucoup d’audace pour 

22  Ce terme a été modifié de la retranscription originale pour être plus général et préserver l’anonymat.
23  Ce terme a été modifié de la retranscription originale pour être plus général et préserver l’anonymat.
24 Ce terme a été modifié de la retranscription originale pour être plus général et préserver l’anonymat.

dire, « OK, moi j’accepte de me lancer dans cet 
appel-là au leadership. J’ai le courage de prêcher 
même si je sais les critiques que ça risque de 
susciter » ou « j’attends pas après mon mari et 
son approbation pour pouvoir faire quoi que ce 
soit ». Des fois, il y a comme un cercle vicieux 
qui se crée dans le fait qu’il y pas de modèles 
féminins (ou très peu) pour inspirer des femmes 
à prendre ce rôle-là.

J’ai remarqué que l’intentionnalité était l’un des 
éléments clés contribuant à alimenter le cercle vicieux 
de l’exclusion des femmes. En effet, si les leaders ne 
sont pas intentionnels dans le fait de choisir et de 
former des femmes pour qu’elles prennent leur place 
dans l’Église, non seulement celles-ci peuvent se sentir 
exclues, mais elles perdent aussi l’occasion de devenir 
des modèles pour encourager d’autres femmes à 
s’engager à leur tour.

Certaines des participantes ont fait l’expérience 
de se sentir invisibles ou choisies par dépit. Par 
exemple, l’une d’elles raconte  : « On est au courant 
que je fais [des études22]. J’ai ce qu’il faut. Jamais 
qu’on m’a approchée, qu’on a voulu investir en moi. » 
Plus tard dans la discussion, elle ajoute  : « On n’est 
pas dans leur tête. On n’est pas le premier choix, pis 
c’est vraiment malheureux. » Une autre participante 
explique brillamment le cercle vicieux de l’exclusion, 
où l’intentionnalité joue un rôle important : 

Si, depuis le début, mettons depuis l’adolescence, 
on va dire, il y a une distinction faite ou tu sens 
une distinction entre comment on traite un jeune 
homme ou une jeune femme, les propositions 
faites à un jeune homme ou une jeune femme, 
si, à côté de toi, ton mari se fait tout le temps 
proposer d’aller étudier à [l’école biblique23], 
d’apprendre à prêcher, de se faire coacher, puis 
toi jamais, déjà, à la base, ça crée quand même 
un certain déséquilibre. Juste dans la tête, 
mettons, dans la tête d’une femme. […] Fait que, 
clairement, il y a beaucoup moins de femmes, 
déjà, qui se sentent encouragées ou poussées, 
alors que je sais très bien combien qu’il y a eu de 
jeunes hommes recrutés. Dès qu’il y a un jeune 
homme, un peu de leadership, on le recrute, 
on l’envoie, on l’encourage à [l’école biblique24]. 



29

[…] Il y a aussi ça, l’espèce d’encouragement, 
recrutement, coaching, qui est beaucoup plus 
offert déjà à des hommes. […] Il y a quand même, 
dès le début, un genre de déséquilibre. 

Ce témoignage décrit bien le manque d’intentionnalité 
à former, à coacher et à encourager les femmes dans 
leur appel. Cette absence d’appui contribue au cercle 
vicieux de l’exclusion, puisqu’elle limite la visibilité 
de modèles féminins en mesure d’inspirer d’autres 
femmes à prendre leur place. 

4.3. L’impact de la communication sur l’inclusion 
des femmes

Voyons maintenant de quelle façon la communication 
influence l’inclusion ou l’exclusion des femmes dans 
l’Église. Pour y parvenir, je présenterai d’abord l’avis 
des participantes concernant l’impact du langage 
inclusif, puis celui de l’utilisation d’un langage non 
inclusif.

4.3.1. L’impact du langage inclusif sur les 
femmes dans l’Église

Voyons quelques réactions face au langage inclusif. 
Par exemple  : « À chaque fois qu’il a un petit clin 
d’œil, on dirait que ça me fait un petit chaud au cœur : 
“Ah ! OK, moi aussi, je suis incluse dans le message” 
ou “moi aussi, je peux m’identifier à ça”. » Une autre 
participante mentionne cet effet « chaud au cœur »  : 
« Je suis sensible quand je vois l’effort d’inclusion. 
J’ai remarqué [que], quand il y a eu la communion 
dimanche dernier, la personne qui était en avant a 
volontairement utilisé le masculin et le féminin dans 
toutes ses phrases et ça m’a vraiment fait chaud au 
cœur. […] La présence de cet effort-là, moi, ça me fait 
vraiment plaisir. » 

Certaines questions de discussion étaient précédées 
d’exemples de communication inclusive et non 
inclusive présentés à l’écran. Après avoir expliqué 
qu’elle n’avait pas remarqué si son Église utilisait 
le langage inclusif, une participante partage son 
impression devant les exemples inclusifs  : « Quand 
j’ai vu ça, j’ai dit “Wow !” On dirait que c’était plus fort, 
c’était plus… plus rassembleur, tu sais. Tu te sentais 
inclus. […] Je trouvais que c’était bien, tu vois. Ça 
m’a interpellée. » Une participante explique que « de 
se sentir interpellée, le cœur ouvert, ça enlève les 

résistances, en fait. C’est comme si ça vient guérir des 
blessures d’exclusion, on pourrait dire ça comme ça, 
le fait de voir un texte qui est complètement inclusif. » 
Plus loin, elle ajoute : 

Moi, j’ai l’impression que ça parle davantage 
un texte qui est inclusif, comme on a vu tantôt. 
Avec ce qu’on vient de vivre en voyant les textes, 
je suis convaincue que le cœur, il est ouvert. 
Le cœur, il s’ouvre quand on voit des textes 
comme ça. Donc, le chemin est déjà fait. Il y a 
une décision intérieure qui est prise. Moi, je me 
sentais aimée par mon église en voyant ça. Je me 
sens considérée davantage. Je me sens égale à 
l’homme quand je vois ça. Pas de bataille, pas 
d’efforts. Juste que je suis bienvenue. C’est génial.

Le langage inclusif semble également avoir un impact 
plus profond que sur les seules émotions de ces 
femmes, notamment sur leur motivation à s’impliquer, 
à s’engager dans le ministère et même sur leur relation 
avec Dieu. Une participante a dit : 

La vérité, c’est que moi, dans les églises où je 
vais, il y a plus de femmes que d’hommes. On 
ne peut pas se permettre d’avoir un langage qui 
n’est pas inclusif. On ne peut pas se priver que 
les femmes se sentent interpellées, qu’elles aient 
envie de s’impliquer dans leur église, qu’elles 
aient ce sentiment-là d’appartenance à leur 
église au point de vouloir aller plus loin dans 
leur implication, dans leur croissance, dans le 
leadership, d’aller faire des études bibliques. Je 
pense que c’est tout ça que ça peut engendrer. 
Ce n’est pas obligé d’aller faire des études 
bibliques, mais l’inclusion, je pense, permet ou 
amorce, en tout cas, le fait d’avoir un sentiment 
d’appartenance, de vouloir faire un processus de 
disciples ensuite, puis d’aller vraiment plus loin.

Pour conclure cette section, j’aimerais vous présenter 
les effets du langage inclusif à partir du champ lexical 
composé des mots et des expressions tirés des 
interventions précédentes. J’ai placé ces termes dans 
le tableau illustrant le champ lexical de la bataille des 
femmes pour prendre leur place dans l’Église afin de 
les faire contraster avec les effets du langage inclusif.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Ces contrastes démontrent clairement que le langage 
inclusif a un impact positif sur les femmes et permet 
de renverser l’impression de devoir se battre pour 
avoir sa place dans l’Église. On constate également à 
quel point les émotions suscitées chez ces femmes par 
ce langage sont positives : cela leur fait chaud au cœur, 
elles se sentent aimées, bienvenues, incluses, elles 
se sentent interpellées et considérées, ce qui favorise 
leur sentiment d’appartenance. Sans compter l’impact 
sur leur motivation à s’impliquer et même à aller plus 
loin dans le ministère. 

4.3.2. L’impact de l’utilisation du masculin 
générique sur les femmes dans l’Église

Regardons maintenant l’avis de ces femmes concernant 
l’utilisation du masculin générique ou du langage 
non inclusif de manière générale. Les interventions 
suivantes relatent les expériences négatives qu’elles 
ont partagées à ce sujet. Par exemple  : « Ça m’est 
arrivé d’être à des rencontres de leaders aussi, pis que 

tout se donne au masculin, pis je me sens vraiment, 
en fait, pas rapport à toute cette réunion-là, ou dans 
des CA, des rencontres où on doit voter pour l’Église. 
En tout cas, je me rappelle d’avoir le sentiment de me 
dire “coudon, est-ce que je suis une décoration ou est-
ce que j’ai vraiment ma place ici ?” » Elle ajoute : « Je 
pense que c’est un petit peu sournois, mais c’est un petit 
peu ça. Est-ce qu’ils veulent vraiment que je sois là ? 
[…] Mais je pense qu’insidieusement, le mensonge qui 
vient à force de toujours entendre au masculin, c’est un 
peu ça. C’est “est-ce que c’est vraiment ta place” ? Est-
ce qu’il faut que tu pousses pour prendre ta place ? Ou 
c’est peut-être pas à toi qu’on s’adresse. »

Une autre participante partage les difficultés 
supplémentaires pour les femmes dans un contexte où 
les communications ne sont pas inclusives  : « Quand 
il n’y a pas un langage inclusif, si toi, comme femme, 
tu veux prendre ta place, c’est inconscient, mais tu 
réalises qu’il va falloir que tu te battes plus. […] Je pense 
que ça limite quand le langage n’est pas inclusif. »

Ce à quoi elles font face  
pour prendre leur place

Ce qu’elles doivent faire  
pour avoir leur place

Effet du langage inclusif  
sur les femmes

Limite (8x)

Barrière (3x)

Critique (2x)

Mépris

Résistance

Blocs

Pas d’ouverture

Pas accepté

Difficile

Inconfort

Se battre (8x)

Oser (3x)

Courage (2x)

Se prouver (2x)

Audace

Bataille

Affronter

Défaire

Pousser

Défoncer

Incluse (5x)

Interpellée (4x)

Cœur ouvert (4x)

Égalité (3x)

Je suis bienvenue (3x)

Chaud au cœur (2x)

Considérée (2x)

S’identifier (2x)

Sentiment d’appartenance (2x)

Pas de bataille (2x)

Barrière de moins à franchir

Le chemin est déjà fait

Pas d’efforts

Enlève les résistances

Pas de remise en question

Pas de doute

Avoir sa place

Pas oubliée

Aimée par mon Église

Guérir les blessures

Tableau 2 : comparaison des champs lexicaux du plafond de verre et de l’inclusion



31

Une autre s’exprime sur l’impression que lui donne le 
masculin générique ainsi que son effet sur elle : « C’est 
comme si c’était des églises d’hommes. Si tu regardes 
juste les écrits, les chants, les lettres de nouvelles 
envoyées, sérieusement, tu parles à des hommes. 
Donc, oui, c’est vraiment pas facile. De moins en moins 
facile pour moi à tolérer. » 

Finalement, trois participantes ont mentionné 
l’impact négatif sur le témoignage de l’Église dans la 
société lorsqu’elle n’utilise pas un langage inclusif. Par 
exemple :

Il y a toute une image extérieure, un réel enjeu. 
On est sur les médias sociaux, on veut atteindre 
des gens qui sont pas convertis. Ça peut vraiment 
accrocher à ce niveau-là. On dirait que ça ne 
passe plus aujourd’hui, donc, une église qui n’est 
pas intentionnelle à ce niveau-là peut vraiment, 
à mon avis, se tirer dans le pied par rapport à 
l’image qu’elle projette aux inconvertis, par 
rapport à l’envie qu’elle peut donner à des gens 
curieux de se présenter à l’église ou pas. Ça peut 
vraiment accrocher à ce niveau-là.

Les données recueillies démontrent que, d’une 
part, le langage inclusif a réellement un effet positif 
sur les femmes. En effet, les efforts fournis en ce 
sens participent à ce qu’elles se sentent incluses, 
interpellées, égales, bienvenues, considérées. De 
surcroît, l’impact ne s’arrête pas aux émotions, 
mais influence aussi leurs comportements, car les 
participantes ont démontré que le langage inclusif 
pouvait les motiver à s’impliquer ou à se former au 
ministère. D’autre part, dans le meilleur des cas, les 
communications non inclusives passent inaperçues 
tant elles sont intégrées à notre vision du monde. 
Toutefois, la plupart des femmes ont souligné les effets 
négatifs de ce type de communication : sentiment de 
frustration, remise en question, abandon de leur appel, 
doute, exclusion et mauvais témoignage extérieur. 

5. Résumé des recommandations

Pour arriver à bâtir des communautés reflétant 
l’inclusion, l’égalité, la bienveillance, l’accueil et 
l’amour, voici mes recommandations, regroupées en 
deux principes généraux  : inclure les femmes dans 
les communications et inclure les femmes comme 
communicatrices.

5.1. Inclure les femmes dans les communications

Sans surprise, la première recommandation vise 
à déconseiller l’utilisation du masculin générique 
et à privilégier plutôt le langage inclusif dans les 
communications écrites et orales de l’Église. Pour 
y parvenir, il faudra recourir à différentes stratégies 
rédactionnelles et discursives, par exemple, en 
choisissant des mots épicènes (p. ex., la communauté). 
De plus, puisque l’un des objectifs principaux est de 
rendre visible la gent féminine dans le langage, il est 
recommandé d’utiliser aussi les doublets non abrégés 
(p. ex., frères et sœurs, étudiantes et étudiants). 
Quant aux doublets abrégés (p. ex., chrétien[nes], ils 
pourraient être utilisés dans des communications 
brèves lorsque l’espace est restreint, par exemple dans 
une présentation PowerPoint. Il serait aussi pertinent 
de féminiser les titres de fonctions occupées par les 
femmes dans l’Église, comme le terme « pasteure » 
par exemple. 

Une autre façon d’inclure les femmes dans les 
communications est d’utiliser leurs histoires, leurs 
écrits, leurs paroles et leurs exemples. En ce sens, les 
équipes de communication doivent être intentionnelles 
en intégrant l’histoire des femmes dans la Bible, en 
citant des théologiennes ou des écrivaines, ou encore 
en utilisant des femmes pour exemplifier ou appliquer 
des points dans les prédications. De plus, il serait 
pertinent de s’assurer d’une représentation égalitaire 
entre les hommes et les femmes dans les photos et les 
visuels utilisés durant les réunions et sur les réseaux 
sociaux. 

Toutes ces stratégies permettent de rendre les femmes 
visibles et incluses dans les communications afin 
d’avoir un impact positif autant sur leurs sentiments 
que sur leur engagement envers l’Église. 

Pour engager une démarche intentionnelle dans 
les Églises, il est recommandé de sensibiliser les 
équipes qui participent aux communications autant 
à l’écrit qu’à l’oral (administration, équipe pastorale, 
réseaux sociaux, prise de parole publique, etc.). Cette 
sensibilisation pourrait notamment passer par la 
participation à un atelier de formation sur le sujet. 

5.2. Inclure les femmes comme 
communicatrices

Sachant que l’inclusion est directement liée à 
l’exercice des dons dans l’Église, la deuxième 
grande recommandation consiste à inclure des 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

femmes comme communicatrices, que ce soit au 
niveau de la prédication, mais également dans les 
postes de leadership. Qu’elles soient porte-paroles 
ou qu’elles occupent des rôles de responsabilité, 
nous avons démontré que l’un des meilleurs outils 
de communication consiste à rendre visibles des 
modèles féminins à tous les niveaux de leadership. 
D’une part, cela envoie un message clair que toutes 
les responsabilités dans une Église sont accessibles 
autant aux hommes qu’aux femmes. D’autre part, cela 
contribue à briser le cercle vicieux de l’exclusion grâce à 
l’encouragement et à l’inspiration que peuvent susciter 
les modèles féminins auprès des autres femmes. Pour 
y arriver, les leaders actuels doivent être intentionnels 
à chercher, coacher et former des femmes en tant que 
modèles. La difficulté que rencontrent les femmes 
aujourd’hui à « se battre » pour une place dans l’Église 
doit être pulvérisée par des leaders sensibilisés et 
intentionnels qui ouvriront les portes et réprimeront 
le biais de genre qui les pousse à s’investir davantage 
auprès des hommes que des femmes. 

Ainsi, il est recommandé de mettre en place un 
programme d’équité dans le recrutement du personnel 
et des bénévoles. De plus, il serait pertinent de mettre 
en place un programme de mentorat pour former et 
accompagner les femmes qui souhaitent occuper des 
postes de responsabilité. Les hommes et les femmes 
actuellement en position de leadership devront 
trouver, de manière intentionnelle, des moyens pour 
accompagner et encourager les femmes dans leur 
appel au ministère.

Conclusion

Selon Proverbes  18.21, « la mort et la vie sont au 
pouvoir de la langue ». Le potentiel du langage peut 
donc se déployer d’un côté comme de l’autre. Si le 
langage exerce autant d’influence sur les croyances, 
les comportements et les rapports sociaux, l’Église 
doit se demander quel type de communauté elle 
souhaite façonner. 

La communication inclusive est l’un des outils 
permettant de façonner des communautés toujours 
plus conformes à l’image de Christ, où chaque 
personne se sent incluse et peut être mobilisée à son 
plein potentiel pour l’avancement du Royaume de 
Dieu.

Bibliographie

BIBLE HUB. « 23. aganakteó ». Strong’s Exhaustive Concordance. 
[https://biblehub.com/greek/23.htm] (consulté le 29 janvier 2025). 
BIBLE HUB. « 684. apóleia ». Strong’s Exhaustive Concordance. 
[https://biblehub.com/greek/684.htm] (consulté le 29  janvier 
2025).
BIBLE HUB. « 1690. embrimaomai ». Strong’s Exhaustive 
Concordance. [https://biblehub.com/greek/1690.htm] (consulté le 
29 janvier 2025).
BLAIS, Mélissa et coll. Guide méthodologique du certificat et de 
la concentration de premier cycle en études féministes. Montréal : 
Institut de recherches et d’études féministes, UQAM, 2015.
BOURDIEU, Pierre. La domination masculine. Paris : Éditions du 
Seuil, format numérique.
BOURDIEU, Pierre. Langage et pouvoir symbolique. Paris  : 
Éditions Fayard, 2014.
DUMAIS, Monique. « Une vague non sexiste, nos pratiques dans 
l’autre parole ». [https://www.lautreparole.org/une-vague-non-
sexiste-nos-pratiques-dans-lautre-parole/] (consulté le 6  février 
2025).
KÖSTENBERGER, Andreas J. Baker Exegetical Commentary on 
the New Testament: John. Grand Rapids, MI  : Baker Academic, 
2004.
NEWSOM, Carol A., Sharon H. RINGE et Jacqueline E. LAPSLEY 
(dir.). Women’s Bible Commentary. Louisville, KY  : Westminster 
John Knox Press, 2012, format numérique.
OFFICE QUÉBÉCOIS DE LA LANGUE FRANÇAISE. « Plafond 
de verre ». [https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/
fiche/26542318/plafond-de-verre] (consulté le 4 mars 2025, mise 
à jour en 2024).
OFFICE QUÉBÉCOIS DE LA LANGUE FRANÇAISE. 
« Rédaction épicène, formulation neutre, rédaction non binaire 
et écriture inclusive ». [https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.
qc.ca/25421/banque-de-depannage-linguistique/la-redaction-et-
la-communication/feminisation-et-redaction-epicene/redaction-
epicene/redaction-epicene-et-autres-styles-decriture-dits-inclusifs] 
(consulté le 5 février 2025, mise à jour en 2020).
TAYLOR, Charles. L’animal langage : La compétence linguistique 
humaine. Montréal : Les Éditions du Boréal, 2019.
VIENNOT, Éliane. Non, le masculin ne l’emporte pas sur le 
féminin. Donnemarie-Dontilly, France : Éditions iXe, version 
numérique, 2017.



33

1	 AMMERMAN, Nancy Tatom. Bible Believers: 
Fundamentalists in the Modern World. New 
Brunswick: Rutgers University Press, 1987.

2	 BALMER, Randall. « American Fundamentalism: 
The Ideal of Feminity». Religion in Contemporary 
Society, New York: Routledge, 1994.

3	 BEAMAN, Lori et Nancy NASON-CLARK. 
« Evangelical Women as Activist: Their Response 
to Violence Against Women ». Dans BEAMAN, 
Lori (dir.). Shared Beliefs, Different lives: Women’s 
Identities in Evangelical Context. St.  Louis: 
Challice Press, 2000, p. 111–132.
Les auteures de ce livre ont consacré un chapitre 
à une étude menée auprès de différentes 
communautés de femmes chrétiennes 
évangéliques. Elles y ont étudié la manière dont 
les cercles de femmes agissaient et réagissaient, 
lorsque confrontées à la violence conjugale, 
qu’elles soient elles-mêmes victimes, survivantes 
ou témoins directs ou indirects. L’objectif de l’étude 
était de comprendre comment les femmes dans 
l’Église se mobilisaient face à ce problème social. 
Pour ce faire, les chercheuses ont eu recours 
à différentes méthodes, dont des groupes de 
discussion, des questionnaires et des entrevues.
Les auteures s’intéressaient particulièrement 
aux moyens déployés par l’Église — soit par les 
femmes de l’Église ou par les leaders — pour venir 
en aide aux victimes. Les résultats démontrent 
que les femmes offraient principalement de l’aide 
financière et immédiate (hébergement, nourriture) 
et des groupes de soutien. Les chercheuses ont 
notamment pu observer que l’aide qu’offraient les 
femmes était généralement inspirée des méthodes 
laïques et reflétait la pensée féministe du monde 
séculier tout en gardant un aspect chrétien (prière, 
soutien spirituel, etc.). Les résultats ont également 
démontré que les leaders de l’Église, quant à eux, 
manifestaient une volonté de reconnaître et d’aider 
les femmes en situation de violence conjugale, 
mais n’avaient ni la formation ni les ressources 
pour le faire. L’essentiel de l’aide offerte était centré 
sur le counseling.

Par ailleurs, l’étude a démontré à quel point une 
mauvaise interprétation des textes bibliques et de 
la doctrine de la soumission, solidement ancrée 
dans l’imaginaire social des chrétiens, joue un 
rôle déterminant dans l’acceptation de la violence 
au sein du couple chrétien et la banalisation de la 
violence émotionnelle et spirituelle.
Enfin, bien que cette étude ait été menée au sein 
de communautés anglophones du Nouveau-
Brunswick et ne reflète pas nécessairement le 
contexte particulier de la culture et de la société 
québécoise, plusieurs de ses conclusions abondent 
dans le même sens que celles du projet Rapha. 
La lecture de ce texte m’a permis de découvrir 
une étude qui corrobore les résultats obtenus par 
Rapha et qui pourra s’avérer utile pour établir les 
fondements sociaux et de leadership nécessaires 
pour la mise en œuvre des 21 recommandations.

4	 BLITCHINGTON, W.  Peter. Sex Roles and the 
Christian Family. Wheaton: Tyndale Publishers, 
1980.

5	 BÖRRESEN, Kari Elisabeth, « Fondements 
anthropologiques de la relation entre l’homme et la 
femme dans la théologie classique ». Les femmes 
dans l’Église, Concilium, no 111, 1976, p. 29-39.

6	 BOUCHARD, Henriette. « Sans maux, dire Dieu-e : 
le discours sur Dieu chez les théologiennes 
féministes québécoises » [mémoire de maîtrise], 
Trois-Rivières : [s. n.], 1999.

7	 BOWKER, Lee H. « Religious Victims and Their 
Religious Leaders: Services Delivered to One 
Thousand Battered Women by the Clergy ». Dans 
BOWKER, Lee H. (dir.). Abuse and Religion: When 
Praying Isn’t Enough, Lexington : Lexington Book, 
1988, p. 229–234.

8	 BRINKERHOFF, Merlin B., Elaine GRANDIN 
et Eugen LUPRI. « Religious involvement and 
spousal violence—The Canadian case ». Journal for 
the Scientific Study of Religion, vol. 31, no 1, 1992, 
p. 15–31.

Bibliographie annotée

Valérie Lapensée



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

9	 BUXTON Rod. « Domestic Violence in the Church: 
“There is an Elephant in the Sanctuary and No-
one is Talking About it.” The Results of a Manitoba 
Survey», Didaskalia, vol. 12, no 1, 2000, p. 51-75.

10	 CARR, E. Anne. La femme dans l’Église : tradition 
chrétienne et théologie féministe. Paris  : Cerf, 
1993. Traduit de l’anglais par Maryse Falandry.

11	 CARROLL, Elizabeth. « La domination masculine 
peut-elle être renversée ? ». Concilium, no  154, 
1980, p. 55-65.

12	 CLARKE, Rita-Lou. Pastoral Care of Battered 
Women. Philadelphia  : The Westminster Press, 
1986.

13	 CLIFFORD, Anne M. Introducing Feminist 
Theology. New York : Orbis Books, 2005.
L’auteure de cette monographie a rassemblé en 
un seul ouvrage les grandes lignes de la théologie 
féministe. Son objectif était d’informer les 
étudiants — hommes et femmes — qui veulent 
connaître cette approche différente de la théologie 
classique. Elle adopte donc, tout au long de ses 
chapitres, une approche pédagogique visant à 
susciter la réflexion et la discussion.
L’auteure commence son ouvrage par une définition 
de la théologie féministe et de la pertinence d’une 
telle approche dans l’analyse biblique aujourd’hui. 
Elle y décrit les différents types de théologies 
féministes ainsi que leurs herméneutiques 
respectives. Elle passe ensuite en revue plusieurs 
thèmes selon la perspective féministe  : Dieu, les 
femmes et l’Église, la spiritualité (Dieu, Marie 
et les saints) et l’écologie. À travers son récit, 
elle présente également des femmes pionnières 
de la théologie féministe à travers le monde et 
retrace leur parcours à l’aide de courtes capsules 
biographiques. L’auteure ne manque pas de faire 
l’éloge des féministes d’Amérique latine, berceau de 
la théologie féministe, et consacre tout un chapitre 
à la question de l’environnement, la création 
de Dieu. Cette section s’avère fort intéressante, 
peu d’auteurs ayant consacré autant de lignes à 
ce thème fort pourtant si pertinent dans notre 
contexte actuel.
Bien que ce livre reformule des idées déjà 
présentées ailleurs, il demeure un outil pertinent 
en raison de sa nature pédagogique. Chaque 
chapitre comprend une bibliographie thématique 

et des notes très bien documentées. Il réunit donc, 
dans un seul endroit, toute la pensée féministe 
nécessaire à notre réflexion théologique dans le 
cadre du projet.

14	 COMITÉ DES AFFAIRES SOCIALES DE 
L’ASSEMBLÉE DES ÉVÊQUES CATHOLIQUES 
DU QUÉBEC. Violence en héritage ? : réflexion 
pastorale sur la violence conjugale. 2e  éd. Saint-
Constant : [s. n.], 2009.
Les auteurs de cet essai ont réalisé un travail 
remarquable au début des années  2000 en 
rééditant leur réflexion pastorale sur la violence 
conjugale au Québec, dont la première édition 
était parue au début des années  1990. Leur 
objectif était clair : « réaffirmer [leur] engagement 
social face au problème de la violence conjugale. 
Engagement qui se manifeste par la dénonciation 
de ce phénomène social et par l’effort d’une prise 
de conscience de ses responsabilités face à cette 
problématique. » (p. 13)
Les auteurs proposent de faire le tour de la 
question de la violence conjugale au sein des 
familles du Québec, afin de bien informer les 
acteurs ecclésiaux du phénomène et de les outiller 
à réagir convenablement auprès des victimes et des 
agresseurs, puis de les diriger vers les ressources 
externes adaptées à leur besoin.
Les auteurs abordent donc, dans un premier volet, 
la définition des types de violence, du cycle de la 
violence conjugale et de ses conséquences sur les 
victimes comme sur les agresseurs. Le second volet 
traite des dimensions individuelles et sociales du 
problème, de la provenance générationnelle de ce 
problème, en soulignant ses racines théologiques, 
historiques et systémiques — économiques, 
sociétales, politiques, institutionnelles, etc. — 
avant d’en dégager un constat actuel et des pistes 
d’espoir pour l’avenir.
En conclusion, les auteurs proposent un 
programme de formation destiné aux pasteurs et 
aux agents pastoraux afin de mieux les outiller 
pour intervenir dans une situation de violence 
conjugale, dont ils sont souvent les premiers 
répondants.
Un constat intéressant se dégage également 
de cette lecture. Bien que ce texte ait été révisé 
en 2009, les éléments qui y figurent sont, sans 
équivoque, encore d’actualité aujourd’hui, comme 



35

si peu de choses avaient réellement changé depuis. 
L’historiographie présentée de la problématique 
de la violence conjugale témoigne du fait que, 
malgré les décennies, cette violence demeure une 
problématique majeure, sans solution durable. 
À la lumière des changements proposés par les 
auteurs, il est malheureusement juste de constater 
que peu de ces propositions semblent avoir leurs 
fruits de manière concrète. Proposer des pistes 
de solution est une chose ; mettre en œuvre des 
plans d’action et les maintenir en place en est une 
autre. Cet essai, propre au contexte québécois, 
constitue néanmoins un excellent point de départ 
pour l’une des questions centrales de notre projet, 
mais il invite aussi à se demander : pourquoi cette 
réflexion a-t-elle, malgré tout, abouti à un échec si 
cuisant ?

15	 DA SILVA, Aldina. Ce que la Bible ne dit pas. Saint-
Nicolas : MNH/Anthropos, 1999.

16	 DEJONGE, Julia. « On Breaking Wills: Theological 
Roots of Violence in Families ». Journal of 
Psychology and Christianity, vol. 14, 1995, p. 26–
37.

17	 DELESTRE, Antoine, et Jean-Paul SAUZET. Les 
naufragés de l’Esprit. Paris : Seuil, 1996.

18	 DIRECTION CHRÉTIENNE. Le projet Rapha  : 
une étude sur la violence conjugale et l’Église au 
Québec. Partie 1 : le sondage auprès des chrétiens 
du Québec. Montréal  : Direction Chrétienne, 
automne 2023.

19	 DIRECTION CHRÉTIENNE. Le projet Rapha  : 
une étude sur la violence conjugale et l’Église au 
Québec. Partie  2  : présentation des entrevues 
qualitatives. À l’écoute des voix des survivantes. 
Montréal : Direction Chrétienne, automne 2023.

20	 DUBOIS, Mélanie. L’exclusion des femmes des 
ministères catholiques : une discrimination basée 
sur le sexe. [Mémoire de maîtrise]. Montréal, 
Université du Québec à Montréal, 2007.
L’auteure de ce mémoire s’est penchée sur l’exclusion 
des femmes dans les ministères catholiques. La 
visée principale était de présenter une synthèse 
des principaux arguments qui réfutent les thèses 
du Magistère sur la question de l’accession des 
femmes aux ministères catholiques. Sa démarche 
repose sur une recherche approfondie et une 

analyse théologique des différents points soulevés 
par le Magistère.
L’auteure s’est particulièrement intéressée à 
la perception qu’entretient l’Église catholique 
romaine de l’image et du rôle de la femme dans 
le discours ecclésial. Elle confronte ce discours 
à une théologie féministe complémentaire et 
réfute, point par point, les thèses du Magistère qui 
justifient l’exclusion des femmes de l’exercice des 
ministères nécessitant l’ordination. Elle aborde 
tout d’abord le contexte socioculturel de l’époque 
de Jésus, qui explique les raisons pour lesquelles 
douze hommes ont été choisis comme apôtres. Elle 
démontre ensuite comment la tradition, influencée 
par son propre contexte à travers le temps, 
continue d’influencer les décisions d’aujourd’hui 
en maintenant une image stéréotypée de la 
femme. Elle poursuit son analyse en démontrant 
que l’image de la femme et la compréhension de 
son genre, tel qu’exprimé par l’Église catholique 
romaine, découlent des théologies d’Augustin et de 
Thomas d’Aquin, fondées sur une anthropologie 
dualiste et androcentrique. Enfin, elle termine 
sa thèse en abordant la problématique de la 
« chosification » des femmes, réduites à un 
ensemble de caractéristiques dites naturelles 
qui les différencient des hommes — considérés 
comme le modèle puisqu’ils ont été créés à l’image 
de Dieu.
Sa conclusion est sans équivoque  : aucun des 
arguments du Magistère justifiant l’inaccessibilité 
des femmes aux ministères nécessitant l’ordination 
ne tient la route, ni sur le plan théologique ni selon 
l’angle de la tradition. Elle remet en question 
l’ensemble du système clérical, dont la structure 
concentre le pouvoir entre les mains des clercs et 
infantilise les laïcs. Selon elle, la place de la femme 
au sein de l’Église catholique romaine doit être 
remise en question — tout comme celle du croyant, 
d’ailleurs.
Ce mémoire constitue une ressource précieuse 
pour notre projet, puisqu’il permet de mieux 
comprendre l’idéologie relative aux femmes 
dans la tradition et fournit une bibliographie 
francophone pertinente sur la relation qui oppose 
le christianisme et les femmes.



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

21	 DUMAIS, Monique, et Marie-Andrée ROY. Souffles 
de femmes  : lectures féministes de la religion, 
Montréal : Éditions Paulines & Médiaspaul, 1989, 
239 p.
Les auteures, deux femmes chrétiennes de 
confession catholique, comptent parmi les 
pionnières de la théologie féministe au Québec. 
Très présentes dans les milieux féministes et 
ecclésiaux de la belle province, elles rassemblent 
dans cet ouvrage huit textes rédigés par des 
auteures universitaires proposant des perspectives 
féministes issues des points de vue disciplinaires 
variés.
L’esprit du texte et les questionnements qui en 
découlent convergent : une critique des discours et 
des pratiques sexistes dans l’Église ; l’affirmation 
et la présence de parole de femmes dans la 
vie ecclésiale ; la mise en place de ressources 
spirituelles, éthiques, liturgiques, pastorales et 
théologiques pensées par et pour des femmes. Les 
textes s’appuient d’abord sur les fondements de 
la théologie féministe américaine. Les différentes 
auteures font ensuite le point sur les pratiques 
et les discours chrétiens féministes propres au 
Québec francophone.
Monique Dumais, théologienne à l’Université 
du Québec à Rimouski, y expose notamment le 
contexte particulier du Québec en soulignant 
comment, avant la Révolution tranquille, la morale 
catholique relevait exclusivement du clergé  : 
elle était définie, enseignée et imposée par les 
détenteurs de l’autorité dans l’Église. Cette éthique 
reposait donc sur une idéalisation du système 
patriarcal, marquée par l’exaltation de la fonction 
maternelle, la valorisation de la vie familiale 
et l’imposition d’une société hiérarchique. Les 
années 1970 ont marqué, selon elle, le début d’une 
révolution féminine et d’un éveil spirituel fondé 
sur la conviction que tous les êtres humains sont 
égaux.
En somme, ce recueil de textes féministes offre 
un regard nouveau sur la culture féministe 
chrétienne au Québec. Il démontre encore une 
fois la présence du mouvement féministe dans 
l’Église catholique romaine et le faible intérêt pour 
le mouvement chez les protestantes évangéliques 
québécoises. Cette observation soulève plusieurs 
questions : pourquoi nos milieux se montrent-ils si 
peu réceptifs à cette approche critique des textes 

et des pratiques chrétiennes ? Sommes-nous, au 
fond, plus conservateurs que nos homologues 
catholiques ? La Sola Scriptura, comme interprétée 
ici au Québec, nous pousse-t-elle à avoir une 
interprétation plus fondamentaliste ? Cet ouvrage, 
en soulevant de telles questions, constitue une 
ressource précieuse pour nourrir nos réflexions 
théologiques et contextuelles dans le cadre de 
notre recherche.

22	 DUMAIS, Monique (dir.). Franchir le miroir 
patriarcal. Pour une théologie des genres, 
Montréal : Fides, 2007.
Cet ouvrage collectif, dirigé par la théologienne 
féministe québécoise Monique Dumais, cherche à 
expliquer ce qu’est la théologie des genres et en 
quoi une nouvelle approche herméneutique de la 
Bible peut nous aider à franchir le miroir patriarcal 
qui continue de façonner la pensée chrétienne. 
L’objectif de cette étude est d’offrir une perspective 
différente de la théologie traditionnelle.
La première partie du livre est entièrement 
consacrée à la théologie des genres. Elle y présente 
la définition, la portée, les implications sur notre 
vision du monde et notre système social, ainsi 
que ses répercussions dans le temps. La section 
suivante retrace l’historiographie de la théologie 
féministe, tant dans un contexte général qu’au 
Québec. La deuxième partie du livre se concentre 
sur l’exploration d’une nouvelle herméneutique, 
où différents auteurs proposent une relecture 
de certains textes bibliques et thèmes, dont 
l’interprétation traditionnelle porte préjudice aux 
femmes. L’objectif est de montrer aux lecteurs qu’il 
est possible d’ouvrir les horizons chrétiens à une 
herméneutique qui reflète davantage la grâce et 
qui se libère des biais du patriarcat.
Dès les premières pages, le ton est clair  : le 
patriarcat est présenté comme le mal incarné 
à éradiquer et la théologie féministe comme la 
solution proposée pour y arriver. C’est dans cette 
perspective qu’il faut lire et comprendre l’ensemble 
de cet ouvrage.
Ce livre constitue une porte ouverte pour comprendre 
la théologie féministe dans le contexte québécois. 
Une section entière y est d’ailleurs consacrée, ce 
qui en fait l’une des rares ressources francophones 
à aborder cette question sous cet angle. La plupart 
des ouvrages sur la théologie féministe ne tiennent 



37

pas compte du contexte social propre au Québec 
et ont été rédigés en anglais dans une perspective 
anglo-canadienne ou américaine. Ce livre s’impose 
donc comme une référence incontournable pour 
quiconque souhaite mieux comprendre la pensée 
de la théologie féministe au Québec.

23	 DUVAL-POUJOL, Valérie. La Bible est-elle 
sexiste ? [s. l.], Empreinte temps présent. 2021.

24	 DUVAL-POUJOL, Valérie, Jacques POUJOL et 
Cosette FÉBRISSY. Ensemble contre les violences 
conjugales : les identifier pour mieux agir dans les 
Églises. [s. l.], Empreinte temps présent. 2019.

25	 FARELLY, Nicolas et coll. Violences conjugales  : 
les identifier pour agir en Église, Paris  : Croire 
Publication, 2020.
Les auteurs de cet ouvrage ont conçu un guide 
destiné aux leaders et aux responsables d’église afin 
de les aider et de les diriger dans leurs pratiques 
auprès des victimes de violence conjugale au sein 
de leur communauté. L’ouvrage prend la forme d’un 
recueil d’articles traitant de thématiques précises.
Dans un premier temps, les auteurs ont décortiqué 
plusieurs éléments présents dans les différentes 
sphères de la vie chrétienne et susceptibles 
d’aggraver la souffrance des victimes de violence 
conjugale : la mauvaise compréhension des textes 
bibliques, l’idéalisation du mariage chrétien, la 
culture du silence, le refus de recourir aux ressources 
externes ainsi que le manque de compréhension 
des aspects juridiques liés à la violence conjugale. 
À travers ces thèmes, ils démystifient plusieurs 
croyances, incompréhensions et préjugés afin 
d’amener le lecteur vers une approche biblique 
contextualisée. Pour chacun de ces sujets, les 
auteurs ont rédigé des encadrés qui proposent de 
brèves capsules explicatives destinées à former les 
chrétiens désirant accompagner adéquatement les 
personnes victimes.
L’un des chapitres les plus novateurs aborde la 
perspective anthropoculturelle de la violence 
conjugale. Cette section met en lumière le contexte 
propre aux communautés antillaises chrétiennes et 
ses répercussions sur les relations et les rapports 
entre hommes et femmes. Les auteurs y démontrent 
que l’histoire d’un peuple influence de façon durable 
sa culture et ses croyances, lesquelles façonnent 
toujours la société d’aujourd’hui. De ce fait, l’état 

actuel des relations familiales et des rapports 
entre genres est le fruit d’une longue transmission 
intergénérationnelle parfois malheureusement 
issue d’un contexte de violence, de domination 
et de privation affective. Leur objectif n’est pas de 
justifier les comportements violents, mais d’aider 
les leaders d’église à situer leur propre contexte 
afin de pouvoir mettre en place des outils efficaces 
pour leur milieu et dépasser les préjugés envers 
les victimes comme envers les agresseurs.
Pour notre projet, ce livre se révèle être une source 
d’information précieuse sur les plans sociologiques, 
pastoraux et théologiques. L’analyse de cet ouvrage 
met également en évidence des éléments clés 
concernant le profil des leaders, la culture, les 
comportements, les postures d’une communauté 
et la mauvaise compréhension de textes bibliques 
souvent utilisés contre les victimes de violence 
conjugale. Cette lecture a également suscité de 
nouvelles pistes de réflexion, notamment en ce 
qui a trait à la création d’une charte d’engagement 
contre les violences conjugales signée par les 
églises, à l’image de celle qui existe déjà en 
France. Une telle charte pourrait-elle voir le jour 
ici, au Québec ? Le livre offre, de plus, un exemple 
d’atelier d’animation biblique et de sensibilisation 
à la violence conjugale destiné aux églises. Enfin, 
l’approche anthropoculturelle proposée dans ce 
livre s’avère très pertinente et ouvre la voie vers 
des questionnements sur notre propre contexte 
anthropologique.

26	 FÉBRISSY, Colette, Jacques POUJOL et 
Valérie DUVAL-POUJOL. Violences conjugales  : 
accompagner les victimes. [s. l.] : Empreinte temps 
présent. 2020.

27	 FORTUNE, Marie M. Violence in the Family: 
A Workshop Curriculum for Clergy and Other 
Helpers. Ohio : The Pilgrim Press, 1991.

28	 FRANCE, R.  Thomas. Women in the Church’s 
Ministry. A Test-Case for Biblical Hermeneutics, 
Carlisle, U.K.: Paternoster Press, 1995.

29	 GRIFFITH, R. Marie. God’s Daughters: Evangelical 
Women and the Power of Submission. Berkeley: 
University of California Press, 1997.
L’auteure de ce livre a mené une étude 
ethnologique auprès d’un regroupement chrétien 
interdénominationnel américain nommé Women’s 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Aglow Fellowship International, consacré 
exclusivement aux femmes. Elle souhaitait étudier 
la sphère religieuse des femmes évangéliques 
américaines du XXIe  siècle, en se concentrant 
particulièrement sur la pratique et la signification 
de la prière.
Elle a analysé la littérature de l’organisation publiée 
depuis les années 1970 jusqu’en 1995, a assisté à 
plusieurs rencontres et a interviewé des femmes 
participantes et de leaders du regroupement 
provenant d’horizons divers. L’auteure s’intéressait 
surtout à deux aspects précis de l’organisation. 
D’abord, le contexte historique de Women’s 
Aglow Fellowship International, c’est-à-dire 
l’origine de sa création et son évolution à travers 
le temps influencée par le développement de la 
culture américaine. Deuxièmement, l’éthos du 
mouvement, qui inclut la louange, la théologie et la 
pratique dévotionnelle (guérison, transformation, 
intimité, discipline et sacrifice).
À travers ces deux aspects, l’auteure a étudié 
les dynamiques d’autorité et de pouvoir dans 
l’organisation, en tenant compte du remodelage 
constant de la narration et de l’identité qui s’y opère. 
Elle conclut son étude en explorant l’ensemble 
de ces thèmes, tels qu’ils se manifestent dans les 
idéaux de la femme chrétienne — des idéaux qui, 
à l’image de la doctrine de la soumission et de 
l’abandon qui les inspire, ont évolué subtilement 
au fil du temps.
Enfin, l’auteure établit un parallèle avec les groupes 
féministes et relève plusieurs aspects similaires et 
pertinents, notamment le désir que les femmes 
soient libres de faire ce qu’elles estiment devoir 
faire, bien que portées par des valeurs différentes. 
Elle observe que les moyens utilisés par les femmes 
d’Aglow ont utilisés — le témoignage entre sœurs 
en Christ et la prière, par laquelle elles peuvent 
être transformées — ne sont pas si éloignés des 
stratégies féministes, comme la sensibilisation par 
le témoignage. Cette étude est particulièrement 
intéressante parce qu’elle permet de comprendre 
une organisation chrétienne à travers le regard 
d’une observatrice externe. Elle ouvre la porte à 
un autoexamen de nos pratiques et offre des pistes 
de réflexion sur des aspects problématiques qui 
passent souvent inaperçus lorsque nous sommes 
nous-mêmes des participants.

30	 GROTH, Bobbie. « Lesson from the Spiritual Lives 
of Men who Work in the Movement to End Violence 
Against Women and Children ». Journal of Religion 
& Abuse, vol. 2, no 1, 2000, p. 5–31.

31	 GUILLAUMIN, Colette. Sexe, race et pratique du 
pouvoir  : l’idée de nature. Paris  : Côtés-femmes, 
1992, 241 p.

32	 HANQUEZ-MAINCENT, Marie-Françoise. Les 
femmes dans le ministère de Jésus : De l’ombre à 
la lumière. Paris : Médiaspaul France, 2017, 304 p.

33	 HANQUEZ-MAINCENT, Marie-Françoise. La 
théologie féministe. Paris  : Médiaspaul, 2019, 
119 p.
L’auteure de cette monographie va à l’essentiel en 
abordant la théologie féministe. Elle tente d’en 
donner une définition, en retraçant son origine et 
son évolution à travers les sciences humaines. Elle 
présente ensuite plusieurs figures féminines de 
l’Évangile à la lumière de la théologie féministe, 
puis brosse un portrait de la situation actuelle 
et de l’influence de cette théologie sur le modèle 
traditionnel.
La perspective féministe tente d’articuler autrement 
les normes et les manières de la théologie, qu’elle 
considère être teintée de sexisme, marquée par 
des interprétations erronées et fondée sur des 
préjugés, puisque ces normes ont été établies dans 
un contexte historique de supériorité masculine par 
des hommes eux-mêmes influencés par leur propre 
contexte androcentré. Dès lors, l’interprétation et 
l’herméneutique qui en ont découlé — reléguant les 
femmes à l’oubli, ont contribué à perpétuer jusqu’à 
aujourd’hui l’infériorité du genre féminin. Du point 
de vue de la théologie féministe, une nouvelle 
approche basée sur la praxis (contrairement à la 
théologie traditionnelle davantage ancrée dans 
la théorie) offre sans équivoque une nouvelle 
lecture des textes bibliques et, par ricochet, 
une nouvelle compréhension de ceux-ci. Il en 
résulterait conséquemment une conception 
renouvelée de l’Église. L’auteure termine en 
indiquant que l’approche féministe de la théologie 
a fait son chemin et qu’elle a apporté une 
critique constructive de l’approche traditionnelle, 
ouvrant de nouvelles avenues, notamment dans 
l’interprétation de certains textes bibliques. Elle 
demeure néanmoins prudente, estimant que ces 



39

deux courants théologiques parallèles doivent 
s’accueillir, s’écouter et contribuer ensemble au 
mouvement théologique contemporain.
À la lecture de cet ouvrage, plusieurs interrogations 
émergent, notamment sur le rôle du Saint-Esprit 
dans le choix canonique et dans l’interprétation 
des textes réalisée par des hommes dans un 
contexte androcentré. Rien n’est mentionné à ce 
propos. Par ailleurs, l’interprétation des textes 
saints sous une perspective féministe ou sous 
une perspective androcentrée constitue, dans 
les deux cas, une forme d’interprétation qui 
soulève des défis similaires, notamment celui de 
la subjectivité. L’auteure reste silencieuse sur cet 
aspect. Enfin, ce livre est pertinent pour notre 
projet de recherche, puisqu’il permet de mieux 
comprendre les approches complémentaires à la 
théologie traditionnelle. 

34	 HANQUEZ-MAINCENT, Marie-Françoise. Et si 
Dieu avait envoyé sa fille  : retrouver la place des 
femmes. Paris : Médiaspaul France, 2023, 168 p.
L’auteure de ce livre a fait une étude auprès des 
femmes de diacres au sein de l’Église catholique 
romaine. Elle s’est intéressée à leur perception, à 
leurs émotions et aux conséquences du diaconat sur 
la vie conjugale des couples chrétiens concernés. 
Un questionnaire a été envoyé électroniquement 
aux épouses de diacres et aux diacres du diocèse 
de Lille, en France, afin de ne pas influencer les 
réponses des répondants par des suggestions de 
réponses provenant d’un enquêteur.
L’auteure s’intéressait en premier lieu à l’expérience 
des épouses de diacres  : leur perception, leurs 
sentiments face à un projet qui, bien qu’il ne 
concerne directement que les hommes, les 
implique tout de même. Elle souhaitait comprendre 
l’évolution de leurs expériences avant, pendant et 
après le processus d’ordination. En second lieu, 
l’auteure a revisité la tradition, puis, en troisième 
lieu, à la lumière de son enquête et de cette 
tradition, elle a posé un diagnostic sur la situation 
actuelle de l’Église. Les résultats de son analyse 
montrent que le cléricalisme constitue un frein 
à l’avancement de l’Église catholique romaine. 
Sa structure hiérarchique actuelle, issue d’une 
longue tradition dont l’interprétation biblique 
reflète un contexte vieux de plusieurs siècles — 

des interdits au IIIe  siècle jusqu’au concile de 
Trente au XVIe  siècle — ne correspond en rien 
au modèle de Jésus. Elle est d’avis que l’Église 
se serait ainsi éloignée du Fils de Dieu. Dans un 
contexte patriarcal et androcentré, le message de 
Jésus avait pourtant une portée révolutionnaire à 
l’égard de la femme. Pour l’auteure, les aspirations 
à la libération de la femme et l’affirmation de leur 
égale dignité avec les hommes ne sont que le reflet 
du message de l’Évangile.
Enfin, bien que cette étude ait été menée dans un 
contexte catholique romain, plusieurs éléments 
pertinents peuvent être retenus pour notre propre 
contexte protestant évangélique. L’analyse de 
textes bibliques réalisée par l’auteure concernant 
le message de Jésus à propos des femmes est 
significative, tout comme sa démonstration du rôle 
des femmes leaders dans l’Église primitive. De plus, 
la section sur la tradition revêt un grand intérêt, 
puisque le protestantisme découle du catholicisme 
et a conservé, de fait, certaines traditions issues 
du même contexte. Le constat final de l’auteure 
s’avère particulièrement pertinent  : la nécessité 
d’avoir une théologie complémentaire et de garder 
l’esprit ouvert aux interprétations novatrices en 
regard des compréhensions conventionnelles des 
textes bibliques.

35	 HOLTMANN, Cathy. « Resistance is Beautiful: 
The Growth of the Catholic Network for Women’s 
Equality in New Brunswick ». Dans Mary A. 
BEAVIS, Elaine GUILLEMIN et Barbara PELL. 
Feminist Theology with a Canadian Accent: 
Canadian Perspectives on Contextual Feminist 
Theology. Ottawa: Novalis, 2008, p. 200–219.
L’auteure de cet article présente les résultats d’une 
étude menée auprès des femmes catholiques 
impliquées dans leur paroisse au Nouveau-
Brunswick. Elle s’est intéressée à ce qui les 
motivait à participer au mouvement protestataire 
visant l’égalité des sexes au sein des ministères de 
l’Église catholique romaine.
Plusieurs femmes du regroupement œcuménique 
CNWE ont été interrogées au sujet de leur 
expérience en tant que femmes au sein de 
l’Église. L’auteure a observé notamment leur 
motivation et l’origine de leur contestation. Les 
résultats ont montré que les revendications des 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

femmes chrétiennes provenaient, d’une part, de 
leur expérience personnelle (violence conjugale, 
sexisme, abus de pouvoir, abus sexuel, soumission, 
etc.) au sein de l’Église et dans leur vie intime et, 
d’autre part, de l’influence du mouvement féministe 
séculier. Elle note que l’expérience personnelle, 
jumelée aux interrogations sur la condition féminine 
qu’ont suscitées les mouvements séculiers, a 
mené à des questionnements qui appelaient des 
réponses. Or, celles données par le Vatican n’ont 
pas réglé les enjeux soulevés, d’autant plus qu’elles 
ne correspondaient pas, selon les participantes, 
au message de Jésus. En outre, l’Église catholique 
romaine a reconnu l’inégalité des femmes en son 
sein, sans toutefois mettre en œuvre des actions 
pour y remédier. Cette réalité a conduit plusieurs 
femmes à abandonner la foi, tandis que d’autres 
ont choisi de lutter sans relâche contre cette 
injustice qui, selon elles, ne reflète pas l’Évangile.
L’auteure conclut en soulignant que, si l’Église 
catholique romaine ne réforme pas sa structure, 
elle risque de s’éloigner de la réalité des pratiquants 
et de voir ses bancs se vider. Elle rappelle que la 
praxis doit être prise en compte avant l’imposition 
d’une théorie. Selon elle, l’Église s’éloigne non 
seulement de la réalité des femmes, mais aussi 
du message de Jésus. Ce texte montre à quel point 
les expériences d’une vie peuvent mener à des 
questionnements, à des critiques et à de possibles 
transformations. La praxis peut influencer la 
théorie. Cette étude réaffirme l’importance de 
la théologie pratique et propose un modèle pour 
« faire théologie » pertinent pour notre recherche.

36	 JOHNSON, David et Jeff V. VONDEREN, Le pouvoir 
subtil de l’abus spirituel : comment reconnaître la 
manipulation et la fausse autorité spirituelle dans 
l’Église et comment y échapper. Paris : Vida, 2023, 
320 p.

37	 KEENER Craig S. « Part 2: Women’s Roles in the 
Family ». Dans Paul, Women and Wives: Marriage 
and Women’s Ministry in the Letters of Paul, 
Peabody, MA  : Hendrickson Publishers, 1992, 
p. 133–235.
L’auteur de ce livre a mené une étude sur les textes 
de Paul concernant les femmes. Il s’est penché 
plus précisément sur deux volets  : le mariage 
et le ministère des femmes. Son objectif était 
certainement de devenir une voix importante dans 

le fameux débat concernant le rôle des femmes 
dans l’église et dans la famille. Pour notre part, 
nous nous sommes concentrés sur la deuxième 
partie de son étude, soit le rôle de la femme dans 
la famille, selon les lettres de Paul.
L’un des points forts de l’ouvrage réside dans 
l’analyse des textes dans leur contexte propre. 
L’auteur a subdivisé son analyse en thèmes afin 
d’orienter plus clairement le lecteur. La question 
de la soumission de la femme demeure cependant 
centrale dans son étude. Il examine en profondeur 
le contexte du texte d’Éphésiens 5.18-33 et remet 
l’entièreté du passage en perspective. Que voulait 
réellement dire Paul à ces lecteurs ? Dans quel 
contexte vivaient les Éphésiens pour que Paul leur 
transmette ce passage dans sa lettre ? L’auteur 
montre de façon très convaincante que la doctrine 
de la soumission ne s’appliquait pas uniquement 
aux femmes, mais également aux hommes. Il 
s’agirait donc d’une soumission réciproque entre 
époux et épouse. L’auteur démontre le sérieux 
de sa démarche par les nombreuses références 
mobilisées. Un chapitre est également consacré 
à l’analyse du passage d’Éphésiens  6.5-9, où 
il examine l’interprétation de la doctrine de la 
soumission de l’épouse à travers le contexte de 
l’esclavage évoqué dans le texte. L’auteur explique 
l’idéologie de l’esclavage en vigueur à l’époque et 
met en lumière le sens du texte dans ce contexte 
historique afin d’en dégager le message qui, lui, est 
universel.
Enfin, l’étude de Keener remet de l’avant le débat 
concernant le rôle des femmes dans l’église 
et dans la famille chrétienne. Elle remet en 
perspective les lettres de Paul et, surtout, elle 
met en lumière ce qu’elles signifient réellement 
pour nous aujourd’hui. Keener remet ainsi en 
question l’ancienne herméneutique et propose 
une compréhension renouvelée des écrits de 
Paul en démontrant que, bien que l’apôtre ait 
souvent été sévèrement critiqué pour ses propos 
qualifiés de misogyne, une analyse approfondie 
révèle une tout autre perspective. Cette étude sera 
particulièrement utile pour le volet théologique de 
notre recherche.

38	 KROEGER, Catherine C. et James R.  BECK. 
Women, Abuse, and the Bible: How Scripture can 
be Used to Hurt or to Heal. 2e éd. Grand Rapids: 
Baker Books, 1996.



41

Les auteurs de cet ouvrage ont réalisé une étude sur 
la question des abus dans les ménages chrétiens. 
Ils explorent comment les textes bibliques peuvent 
être utilisés soit pour aider les victimes, soit 
pour leur nuire. Dans une approche théologique 
christocentrique, ils proposent des pistes de 
réflexion pour la pratique de l’Église  : comment 
cette dernière peut-elle accompagner les victimes 
d’abus vers la guérison et aider les abuseurs vers le 
chemin de la rédemption ?
Cette étude a judicieusement été divisée en deux 
parties  : d’abord la manière dont les Écritures 
peuvent être utilisées pour nuire, puis la manière 
dont elles peuvent être mobilisées pour guérir les 
victimes. Toute la première partie de l’ouvrage 
présente l’explication théologique de plusieurs 
passages bibliques employés pour justifier 
l’injustifiable, la description des profils d’abuseurs 
et les erreurs commises par l’Église, erreurs qui 
ne représentent pas les enseignements de Jésus. 
La deuxième partie offre des outils aux leaders 
d’Églises afin de discerner adéquatement les 
situations abusives et d’agir de manière appropriée 
auprès des victimes. Les auteurs rappellent la 
responsabilité des chrétiens de prévenir les abus, 
de les faire cesser et de soutenir les personnes 
concernées. Contrairement à d’autres études 
similaires, les auteurs abordent également le 
sujet des agresseurs. Comment l’Église peut-
elle accompagner les abuseurs sur le chemin 
de la repentance ? Bien que la Parole de Dieu 
mette l’accent sur l’aide aux opprimés et aux gens 
vulnérables, il faut aussi reconnaître que Jésus 
est venu s’incarner pour la rédemption des gens 
malades, ce qui inclut les oppresseurs. Cette étude 
en fait mention et constitue ainsi l’une des rares 
références sur le sujet.
Enfin, les auteurs démontrent, à travers leur 
étude, combien les femmes victimes de violence 
ont besoin de l’Église à toutes les étapes de leur 
cheminement vers une guérison. L’Église inclut 
non seulement les leaders, mais aussi l’ensemble 
des membres de la communauté. Dans le cadre 
de notre recherche, ce livre sera une source 
importante pour l’analyse des profils de leaders, 
tant sur le plan théologique que sociologique. Les 
auteurs concluent leur étude par la présentation 
d’une théologie de la famille saine, une théologie 
fort pertinente qui enrichira nos réflexions et nous 

aidera à établir un profil de la famille chrétienne 
dans une perspective plus préventive liée à notre 
sujet d’étude.

39	 LEBRUN, Sophie,  « Valérie Duval-Poujol  : “Le 
féminicide touche aussi les Églises chrétiennes” ». 
La vie [en ligne]. 20  novembre 2019. Mise à 
jour le 25  novembre 2019. [https://www.lavie.fr/
christianisme/valerie-duval-poujol-le-feminicide-
touche-aussi-les-eglises-chretiennes-3676.php] 
(consulté le 4 octobre 2024).

40	 LANDRIVON, Sylvaine. Marie de  Magdala 
« apôtre » ? Vers une interrogation du rôle des 
femmes dans l’Église. Paris : Cerf, 2017.

41	 LANGBERG, Diane. Redeeming Power 
Understanding Authority and Abuse in the Church. 
Grand Rapids : Brazos Press, 2016.
L’auteure de cette monographie a mené une étude 
sur la notion de pouvoir. Elle a examiné tous les 
types de pouvoir, leurs conséquences sur les 
victimes, leur influence sur les systèmes et, bien 
sûr, le rôle du silence dans des situations de 
pouvoir abusif. L’Église n’y échappe pas  : elle est 
elle aussi passée au crible. L’objectif de cette étude 
est de sensibiliser le lecteur au rôle et au danger 
du pouvoir dans les institutions ainsi que dans des 
postes influents et décisionnels.
Un des éléments intéressants de cette étude est 
la prise de conscience de la présence du pouvoir. 
Les leaders et les membres influents de l’Église 
doivent toujours tenir compte de la dynamique du 
pouvoir : celui du pasteur, de l’équipe pastorale, des 
responsables de groupes-maison, des différents 
leaders, etc. Cette prise de conscience doit aussi 
s’effectuer au sein des individus, des couples, des 
familles, des communautés et des institutions. 
Une mauvaise utilisation du pouvoir peut causer 
d’immenses dommages, briser des vies, briser des 
âmes. Un autre aspect pertinent de cette étude est 
la démonstration que le silence face à l’abus de 
pouvoir constitue aussi une participation à ce mal. 
L’auteure affirme que l’Église doit reconnaître les 
erreurs qu’elle a commises et éviter de retomber 
dans cette culture du silence qui tue l’âme des gens 
et qui nuit au témoignage de l’Évangile.
Enfin, cet ouvrage aborde le sujet de l’abus de 
pouvoir dans les églises. L’auteure remet en 
question certaines pratiques et théologies qu’elle 

https://www.lavie.fr/christianisme/valerie-duval-poujol-le-feminicide-touche-aussi-les-eglises-chretiennes-3676.php
https://www.lavie.fr/christianisme/valerie-duval-poujol-le-feminicide-touche-aussi-les-eglises-chretiennes-3676.php
https://www.lavie.fr/christianisme/valerie-duval-poujol-le-feminicide-touche-aussi-les-eglises-chretiennes-3676.php


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

qualifie de falsifiées, lesquelles conduisent vers 
l’abus, la souffrance et la perte d’âmes. Cet aspect 
sera fort pertinent pour notre chapitre sur le profil 
des leaders et les paramètres sociologiques. La 
culture du silence est rarement abordée dans 
les monographies portant sur les abus, et nous 
croyons que cet élément mérite sans aucun doute 
d’être exploré dans le cadre de notre recherche.

42	 LEVITT, Heidi M. et Kimberly N. WARE. « Religious 
Leaders’ Perspectives on Marriage, Divorce and 
Intimate Partner Violence ». Psychology of Women 
Quarterly, vol. 30, no 2, 2006, p. 212–222.

43	 LITFIN, A.  Duane. « Evangelical Feminism: Why 
Traditionalists Reject It ». Bibliotheca Sacra, 
vol. 136, no 543, 1979, p. 258-271.

44	 LIABOE, Gary P. « The Place of Wife Battering in 
Considering Divorce ». Journal of Psychology and 
Theology, vol. 13, no 2, 1985, p. 129–138.

45	 MEYERS-WILMES, Hedwig. Rebellion on the 
Borders. Feminist Theology between Theory and 
Praxis. Bristol, U.K.: Peeters Publishers, 1995.

46	 MCKNIGHT, Scot et Laura BARRINGER. 
A Church Called Tov: Forming a Goodness Culture 
That Resists Abuses of Power and Promotes 
Healing. Carol Stream, IL: Tyndale House 
Publisher, 2015.
Les auteurs de ce livre ont exploré la culture 
d’église propice au développement des différents 
types d’abus ainsi que celle qui favorise la guérison 
et la grâce. Ils ont examiné ce qui déforme la 
culture que l’Église devrait incarner et proposent 
une culture christologique afin d’éviter de répéter 
les erreurs du passé, qui ont fait plusieurs victimes. 
Cet ouvrage se veut un outil destiné aux leaders 
d’église.
La première partie du livre est consacrée à 
l’explication de ce qu’est une culture d’église. Les 
auteurs prennent le temps d’illustrer les différents 
signes d’une culture toxique et fournissent 
des outils pour apprendre à y répondre et à la 
combattre. Une section a particulièrement retenu 
notre attention, soit celle qui montre qu’il ne faut 
pas tomber dans le piège de vouloir critiquer 
uniquement ce qui est faux dans l’Église, mais 
plutôt privilégier une culture de la vérité, c’est-à-
dire proclamer ce qui est vrai. Ainsi, le mensonge 

devient plus facilement repérable et les pièges plus 
visibles, ce qui permet de les dénoncer. Dans la 
seconde partie du livre, les auteurs expliquent ce 
qu’est le cercle de TOV  : une méthode circulaire 
schématique qui présente plusieurs paramètres à 
considérer dans une Église, afin d’aider les leaders 
à évaluer leur propre culture ecclésiale et à mettre 
en place les paramètres nécessaires pour obtenir 
une culture saine et digne de la grâce de Dieu.
Enfin, cet ouvrage sera sans aucun doute un outil 
pertinent pour notre réflexion sur les paramètres 
sociologiques et ecclésiastiques nécessaires à la 
réussite des 21 recommandations du projet Rapha. 
Le cercle de TOV est particulièrement intéressant, 
tout comme les suggestions des auteurs pour 
développer dans l’Église une culture de serviteur 
sans abus.

47	 MORAN, Michael et coll. « A Study of Pastoral 
Care, Referral, and Consultation Practices among 
Clergy in Four Settings in the New York City Area ». 
Pastoral Psychology, vol.  53, no  3, 2005, p.  255-
266. doi : 10.1007/s11089-004-0556-3.

48	 NASON-CLARK, Nancy. « Conservative 
Protestants and Violence Against Women: 
Exploring the Rhetoric and the Response ». 
Dans Mary Jo NEITZ et Marion S. GOLDMAN. 
Sex, Lies and Sanctity: Deviance and Religion in 
Contemporary America. Greenwich, CT: JAI Press, 
1995, p. 109–130.

49	 NASON-CLARK, Nancy. « Religion and Violence 
Against Women: Exploring the Rhetoric and the 
Response of Evangelical Churches in Canada ». 
Social Compass, vol. 46, no 4, 1996, p. 515–536.
L’auteure de cet article a mené une étude auprès 
d’églises évangéliques au Canada sur la question 
de la violence conjugale. Elle a examiné plusieurs 
volets liés à ce type d’abus dans l’Église, notamment 
la manière dont la communauté réagit face à ces 
situations et, surtout, les mesures prises par les 
leaders. Elle en dégage ensuite des conclusions 
pertinentes pour notre recherche.
Un des éléments que nous aimerions souligner est 
que l’analyse de l’auteure montre que, malgré une 
théologie conservatrice présente dans la plupart 
des églises évangéliques, le comportement des 
femmes envers les victimes de violence conjugale 
dans les communautés reflète une théologie qui 

https://doi.org/10.1007/s11089-004-0556-3


43

s’apparente plutôt à une théologie féministe. Elles 
priorisaient la sécurité des victimes et de leurs 
enfants. Elles ne se contentaient pas de proposer la 
prière comme solution, mais posaient des actions 
pour assurer le bien-être des victimes. 
Un autre élément qui mérite d’être souligné 
concerne le volet collaboratif avec les organismes 
séculiers spécialisés en violence conjugale. 
L’analyse des données recueillies démontre que 
la communication entre les équipes pastorales 
et ces organismes n’est pas toujours facile. En 
fait, les deux parties ne partagent pas la même 
vision du monde, ce qui engendre méfiance et 
obstacles à la collaboration. Les leaders chrétiens 
ont souvent tendance à encourager le pardon et la 
réconciliation au sein d’une famille où la violence 
est présente, alors que les organismes séculiers 
désapprouvent ce type d’approche par peur de 
maintenir les femmes et leurs enfants dans une 
situation dangereuse. L’auteure consacre plusieurs 
pages à démontrer combien une collaboration 
respectueuse serait bénéfique pour le bien-être des 
victimes de violence conjugale, et elle propose des 
pistes à explorer pour favoriser un rapprochement 
réel.
Enfin, après plusieurs lectures, cet article est le seul 
qui aborde la question d’un travail en concertation 
avec les organismes séculiers qui possèdent 
l’expertise nécessaire pour accompagner les 
victimes de violence conjugale. Plusieurs pistes 
proposées seront pertinentes dans le cadre de 
notre recherche, notamment en ce qui concerne les 
paramètres pastoraux. Nous aimerions également 
souligner l’intérêt de l’observation selon laquelle 
la théologie enseignée et la théologie pratiquée ne 
correspondent pas toujours. Le cœur des femmes 
pencherait-il davantage vers le gros bon sens — 
c’est-à-dire l’amour de Jésus — plutôt que vers des 
préceptes enseignés qui ne correspondent plus 
au contexte actuel ? Voilà un aspect à explorer 
certainement dans le cadre de notre projet.

50	 NASON-CLARK, Nancy. « Shattered Silence or 
Holy Hush: Emerging Definitions of Violence 
against Women ». Journal of Family Ministry, 
vol. 13, no 1, 1999, p. 39–56.

51	 NASON-CLARK, Nancy. « The Steeple or the 
Shelter? Family Violence and Secularization in 
Contemporary Canada ». Dans David LYON et 

Marguerite VAN DIE. Rethinking Church, State 
and Modernity: Canada Between Europe and 
the USA. Toronto  : University of Toronto, 2000, 
p. 249–262.

52	 NASON-CLARK, Nancy. « Making the Sacred 
Safe: Woman Abuse and Communities of Faith ». 
Sociology of Religion, vol. 61, no 4, 2000, p. 349–
368.

53	 NASON-CLARK, Nancy et coll. « Clergy Referrals 
in Cases of Domestic Violence ». Journal of Family 
and Community Ministries, vol.  23, no  4, 2010, 
p. 50–60.

54	 NASON-CLARK, Nancy et coll. Religion and 
Intimate Partner Violence. Understanding the 
Challenges and Proposing Solutions. New York : 
Oxford University Press, 2018, 240 p.
Les auteurs de ce livre ont créé un outil parfait 
pour aider les leaders d’Église à comprendre le 
contexte particulier des femmes victimes d’abus, 
à savoir comment les aider et quoi faire pour 
instaurer une culture de grâce et d’amour au sein 
de la communauté. Leur objectif est d’informer, 
mais aussi d’offrir un outil de transformation 
culturel pour les Églises.
Les auteurs prennent le temps d’expliquer la 
particularité du contexte de la violence conjugale 
dans un milieu chrétien. Pourquoi un homme 
qui se dit chrétien commet-il des gestes allant 
complètement à l’encontre de l’amour du Christ ? 
L’aspect complexe du profil de l’abuseur est 
également abordé jusqu’aux éléments juridiques à 
connaître lors d’une intervention pastorale auprès 
d’un couple vivant une situation de violence. Les 
auteurs ont également consacré une section à des 
témoignages de cas réels. Ces exemples servent 
à aider les leaders à répondre adéquatement aux 
situations abusives. La perspective de chaque 
protagoniste est analysée afin de mieux comprendre 
le contexte de chacun. Une autre section du livre 
est aussi réservée à la création de formations sur 
le sujet de la violence conjugale dans les couples 
chrétiens, particulièrement pour les personnes 
qui œuvrent en counseling. Les auteurs explorent 
également la question des enfants victimes dans le 
contexte de violence domestique.
Cet ouvrage est somme toute très pertinent sur le 
sujet de la violence conjugale en milieu religieux. 



BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

Il couvre l’ensemble des éléments essentiels à 
connaître et constitue un excellent ouvrage de 
référence pour les leaders désirant acquérir des 
notions de base en accompagnement pastoral 
dans les cas de violence domestique. Bien que la 
présentation matérielle du livre laisse à désirer 
(mise en page médiocre, texte petit et très 
serré, etc.), il demeure pour nous une ressource 
indispensable pour la section sur les paramètres 
pastoraux de notre recherche.

55	 NDIAYE, Mansour. « Religion et traditions utilisées 
aux fins de justification des violences conjugales : 
l’exemple du Sénégal ». Dans Fanny VASSEUR-
LAMBRY. Penser les violences conjugales comme 
un problème de société. Arras  : Artois Presses 
Université, 2018, p. 131-144. 

56	 OYER, Linda. « Lire Paul à la lumière de Jésus ; 
quelle implication pour le rôle de la femme dans 
l’Église ? ». Dans Neal BLOUGH et coll. De 
l’Écriture à la communauté de disciples. Charols : 
Excelsis, 2016, p. 191-233.
L’auteure de cet article a réalisé une étude sur 
le rôle de la femme dans les textes pauliniens 
selon une perspective christocentrique. Elle 
compare l’herméneutique dite traditionnelle à 
une herméneutique centrée sur Jésus, celle de la 
nouvelle création. Elle propose ainsi une vision 
différente de l’interprétation biblique afin de mieux 
refléter le message de l’Évangile.
Elle amorce sa démarche analytique en exprimant 
sa motivation et l’origine de sa remise en question 
des méthodes interprétatives traditionnelles  : 
l’expérience d’une femme qui souhaitait enseigner 
l’Évangile et à qui cela a été refusé en raison de 
son genre. L’auteure poursuit sa démarche en 
démontrant que plusieurs textes de Paul semblent 
dissonants. Pour elle, cette réalité suppose que le 
contexte doit assurément être pris en compte, sans 
quoi ces contradictions apparentes rendraient la 
Parole incohérente. Plutôt que d’entrer dans une 
guerre d’interprétation « pour » ou « contre » le 
ministère des femmes à travers des explications 
de textes, elle propose une relecture des textes 
de Paul à l’aide de grilles de lecture  : celle de la 
création originelle, relatée en Genèse 2, et celle de 
la nouvelle création en Jésus-Christ.
Bien que son analyse soit largement plus élaborée 

en ce qui concerne la seconde grille de lecture, 
l’auteure démontre habilement que l’interprétation 
des textes bibliques doit se faire non pas selon une 
approche statique, mais selon le dessin de Dieu, 
orienté vers le mouvement de l’histoire humaine 
en route vers une nouvelle création. Jésus devient 
alors le pivot central du récit : « Toute l’Écriture doit 
être lue et évaluée à partir de Jésus-Christ. » Les 
textes doivent donc être interprétés et appliqués 
à la lumière d’un corps réconcilié avec Dieu par 
Jésus, dont ses actions doivent refléter la nouvelle 
terre, même dans un monde encore corrompu 
par le péché originel. De ce fait, l’herméneutique 
découlant de cette grille propose une lecture 
différente des textes pauliniens, notamment en ce 
qui concerne le rôle des femmes.
Contrairement à d’autres articles ou monographies 
sur le même sujet, l’auteure adopte une approche 
distincte, tant dans son vocabulaire que dans son 
analyse. Bien qu’elle n’aborde pas directement les 
théologies féministes, on en perçoit les fondements 
sous-jacents. Avec sagesse, afin de ne pas rebuter 
les lecteurs plus conservateurs, elle propose 
une analyse christocentrique qui ne semble pas 
marquée par une théologie complémentarienne, 
mais plutôt ancrée dans une théologie centrée 
sur Jésus. Cette approche me paraît judicieuse 
et très prometteuse pour aborder un sujet aussi 
controversé que le ministère des femmes dans 
l’Église. Une véritable mine d’or pour notre projet.

57	 PAGOLA, José A., Jésus. Approche historique, 
Paris : Cerf, 2013.

58	 PARMENTIER, Elisabeth. Les filles prodigues. 
Défis des théologies féministes. Genève : Labor et 
Fides, 1998. doi : 10.4000/clio.78

59	 PELLETIER, Anne-Marie. Le christianisme et les 
femmes : vingt siècles d’histoire, Paris : Cerf, 2001.

60	 PENNER, Carol. Healing Waters: Churches 
Working to End Violence Against Women. Toronto: 
Women’s Inter-Church Council, 2004.

61	 PIPER, John et Waye GRUDEM. Recovering 
Biblical Manhood and Womanhood: A Response to 
Evangelical Feminism. Wheaton: Crossway Books, 
1991, 575 p.

https://doi.org/10.4000/clio.78


45

62	 POUJOL, Jaques. Abus spirituels  : s’affranchir de 
l’emprise. Tharaux, France  : Empreinte temps 
présent, 2011.
L’auteur a réalisé une étude sur la question des 
abus spirituels qui touchent de nombreuses 
personnes au sein des églises et des communautés 
chrétiennes. Il propose une analyse de la 
mécanique de l’abus afin de permettre d’identifier 
et de comprendre cette perversion relationnelle. 
Son objectif  : informer les chrétiens pour qu’ils 
puissent venir en aide aux victimes et à leur 
entourage.
L’auteur utilise une méthode d’analyse progressive 
pour faire saisir au lecteur l’implication individuelle 
et collective des formes d’abus présents dans 
diverses églises. Il commence par expliquer 
les profils des manipulateurs, puis ceux des 
victimes. Ensuite, il décrit les différents systèmes 
chrétiens abusifs, présente « le cercle des abus » 
et expose le mécanisme de souricière duquel 
les victimes deviennent trop souvent incapables 
de se déprendre. Il conclut en présentant les 
troubles spirituels et psychologiques qui affectent 
les victimes et consacre un chapitre entier à des 
outils de counseling pour ceux qui souhaitent les 
accompagner.
Bien que cette étude ne soit pas exhaustive et 
n’aborde pas les cas d’abus spirituels dans le cadre 
précis du mariage, elle laisse entrevoir plusieurs 
pistes pertinentes. En effet, le « cercle des abus » 
présenté par l’auteur pourrait être juxtaposé au 
« cercle de la violence conjugale ». Par ailleurs, 
un homme chrétien qui se considère comme 
chef spirituel de sa femme et de sa famille, et 
qui commet de la violence conjugale, a de fortes 
chances d’être également un abuseur spirituel. La 
violence conjugale dans les couples chrétiens a 
cette particularité que les couples sans confession 
religieuse n’ont pas  : l’agresseur peut utiliser Dieu 
et les croyances de sa victime pour renforcer son 
pouvoir. Cette forme de violence entraîne donc 
chez la victime des conséquences dévastatrices en 
plus des violences psychologique et physique.
Ainsi, ce livre offre des informations indispensables 
pour notre projet de recherche. Il propose même 
des outils pour aider les leaders à repérer et à 
accompagner les victimes. L’analyse de l’auteur 
sera pertinente pour définir la violence spirituelle 

et établir les paramètres pastoraux propres aux 
contextes d’abus spirituels, particulièrement dans 
les cas de violence conjugale.

63	 QUESNEL, Michel. Paul et les femmes. Ce 
qu’il a écrit, ce qu’on lui a fait dire. Montréal  : 
Médiaspaul, 2021. 144  p. doi  : https://doi.
org/10.7202/1108349ar.
L’auteur de cet ouvrage a réalisé une analyse de 
l’image de la femme dans les textes pauliniens. 
En d’autres mots, il a étudié tous les passages 
où un texte abordait une question concernant les 
femmes ou présentait des femmes. Son objectif 
était de démontrer que la misogynie reprochée à 
Paul n’avait pas lieu d’être et que la longue tradition 
de l’image négative des femmes provient non pas 
des textes de Paul, mais des théologiens dont 
l’herméneutique reflète leur propre contexte.
L’auteur a la bonne intention de lever le discours 
disculpatoire entourant les écrits de Paul. 
Sa première approche demeure l’analyse de 
l’authenticité des lettres de Paul. Certains textes 
sont alors exclus du corpus paulinien, sans citer 
explicitement les sources motivant un tel choix. 
Sa deuxième approche propose une analyse non 
traditionnelle des textes, qui permet de mettre 
en lumière l’aspect féminin abordé par l’apôtre. 
L’auteur passe des explications historiques de 
certains passages au vocabulaire « féminin » 
présent à travers les textes de Paul. Il rappelle à 
plusieurs reprises à quel point trop de théologiens 
ont interprété divers passages sans tenir compte 
du contexte d’écriture ni de l’influence de leur 
propre contexte interprétatif. Enfin, la troisième 
approche de l’auteur consiste en un dialogue avec 
d’autres textes bibliques, comme le livre des Actes, 
et avec des écrits extrabibliques, comme les Actes 
apocryphes de Paul.
Bien que l’auteur tente de finaliser le procès 
intenté à l’apôtre Paul, son manque de rigueur est 
quasi déconcertant. Ses analyses sont trop peu 
développées et les sources utilisées sont absentes. 
D’ailleurs, la bibliographie est peu étoffée pour un 
sujet aussi important et aussi débattu. M. Quesnel, 
un prêtre catholique, semble orienter son 
interprétation vers une théologie féministe, tout en 
demeurant timide sur la question de l’ordination 
des femmes. La question se pose alors : sa propre 

https://doi.org/10.7202/1108349ar
https://doi.org/10.7202/1108349ar


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

position masculine dans l’Église catholique aurait-
elle pu limiter ses réflexions à un tel point qu’elle 
aurait pu devenir risquée ? Nous croyons tout 
de même que l’auteur a effectué un travail qui 
mérite d’alimenter nos réflexions concernant les 
paramètres théologiques de notre recherche.

64	 RAMING, Ida. « De la liberté de l’Évangile à l’Église 
masculine pétrifiée. Naissance et développement 
de la suprématie masculine dans l’Église ». 
Concilium, vol. 154, 1980, p. 11-22.

65	 REYNIER, Chantal. Les femmes de Saint Paul. 
Paris : Cerf, 2020, 272 p.
L’auteure de cette monographie, reconnue comme 
spécialiste du christianisme du Ier  siècle, a mené 
une étude sur les femmes dans les textes de Paul. 
Elle a examiné la manière dont l’apôtre parlait 
des femmes. Une analyse de toutes ces femmes 
dans les textes pauliniens a été réalisée selon une 
méthode et une approche différentes de celles que 
l’on connaît. Cet ouvrage constitue un véritable 
bijou sur le sujet dans la francophonie.
L’auteure ouvre une nouvelle voie aux femmes. 
Elle démontre à quel point l’interprétation 
traditionnelle s’avère erronée. Elle ne traite pas 
des textes interdisant aux femmes de parler, mais 
adopte une approche qui met plutôt en lumière la 
manière dont les femmes liées à Paul sont décrites : 
leaders, ministres, collaboratrices importantes, 
enseignantes, compagnes de cellule, etc. 
L’auteure présente ces femmes sous trois volets  : 
premièrement, leur environnement géographique 
et social ; deuxièmement, leur rôle dans la vie et 
la mission de l’apôtre ; troisièmement, l’approche 
novatrice de Paul. Elle démontre clairement que 
ce dernier valorise l’engagement des femmes et 
qu’il leur a ouvert un espace réel. Son analyse 
prouve à quel point Paul se démarque dans son 
contexte  : il parle des femmes d’une manière qui 
n’était pas courante chez les Grecs et les Romains. 
Visiblement, sa démarche continue d’alimenter les 
débats actuels.
Sans équivoque, cette étude de Chantal Reynier 
est incontournable pour notre travail de recherche. 
En plus d’offrir un discours herméneutique tout à 
fait fraîchissant, elle propose une bibliographie 
exemplaire qui témoigne du sérieux de son analyse. 
Elle interroge les textes d’une façon différente, à 

l’aide d’une approche exégétique digne d’intérêt 
pour notre propre travail de recherche. Mais une 
question demeure  : une femme qui fait parler 
l’apôtre Paul des femmes d’une manière aussi 
engagée pourra-t-elle être prise au sérieux dans un 
carcan théologique teinté d’une longue tradition 
dont les fruits portent encore les biais d’une autre 
époque ?

66	 ROY, Marie-Andrée. « Les femmes, le féminisme 
et la religion ». Dans Jean-Marc LAROUCHE et 
Guy MÉNARD. L’étude de la religion au Québec. 
Bilan et prospective. Sainte-Foy  : Les Presses de 
l’Université Laval, 2001, p.  343-359. doi: https://
doi.org/10.7202/008218ar.
L’auteure de cet article a réalisé l’historiographie 
des femmes ayant fait progresser la cause des 
femmes au Québec sur le thème de « la religion et 
des femmes ». Son objectif était de dresser la liste 
des théologiennes et des spécialistes en études 
féministes qui, au cours des soixante dernières 
années, ont contribué à proposer un modèle 
théologique différent et à remettre en question 
des pratiques discriminatoires envers les femmes 
dans l’Église.
L’auteure s’est particulièrement intéressée à 
l’analyse de l’évolution de la théologie féministe 
dans la sphère francophone et brosse un portrait 
actuel afin de proposer des objectifs pour l’avenir. 
Les résultats de son étude montrent que, dès les 
années  1960, des pionnières québécoises ont 
défriché un terrain jusque-là vierge concernant les 
femmes et la religion. L’influence des théologies de 
la libération a suscité un important engouement, 
entraînant de nombreuses recherches entre les 
années  1970 et 2000. Or, elle souligne que ces 
pionnières se sont maintenant retirées et que la 
relève est peu active, laissant transparaître un 
certain essoufflement. Elle observe aussi que de 
nombreux sujets demeurent inexplorés et que 
les femmes doivent poursuivre les recherches 
pour proposer une théologie complémentaire 
à la tradition. Fait notable, elle démontre que 
l’influence de la théologie féministe au Québec 
provient exclusivement des États-Unis. Les 
théologiennes francophones québécoises ont donc 
adapté le contexte américain au nôtre. Plusieurs 
contributions importantes proviennent également 
des milieux anglophones au Canada.

https://doi.org/10.7202/008218ar
https://doi.org/10.7202/008218ar


47

Ce constat souligné par l’auteure soulève un 
questionnement quant au développement d’une 
théologie complémentaire en milieu francophone. 
De plus, la lecture de ce texte nous amène à 
constater que la majorité des études recensées 
proviennent de femmes théologiennes catholiques 
travaillant pour et dans un milieu ecclésial très 
différent, voire étranger au contexte protestant 
évangélique. Peu, voire aucune étude d’envergure 
n’a été menée dans le milieu francophone du 
Québec sur la situation des femmes ici, dans le 
contexte qui nous est propre. Il va de soi qu’il reste 
beaucoup à faire et que notre projet de recherche 
s’inscrira dans les balbutiements d’une remise 
en question concernant la place et la valeur de 
la femme au sein de la communauté chrétienne 
évangélique.

67	 ROSS, Susan A. « Féminisme et théologie ». 
Raisons politiques, 2001, vol. 4, p. 133-146. https://
www.cairn.info/revue-raisons-politiques-2001-4-
page-133.htm (consulté le 28 août 2024).

68	 ROY, Marie-Andrée. « La sacralisation du pouvoir 
mâle ». Relations, no 744, novembre 2010. https://
cjf.qc.ca/revue-relations/publication/article/
la-sacralisation-du-pouvoir-mle/ (consulté le 
17 septembre 2024).

69	 RUETHER, Rosemary R. « Une Église de 
libération du Patriarcat  : la praxis des ministères 
parmi des disciples égaux. Actes du deuxième 
colloque international œcuménique. (Ottawa, 22 
au 25  juillet 2005). » https://archive.wikiwix.com/
cache/index2.php ? (consulté le 14 août 2024).
Ce texte est la transcription d’une conférence 
présentée au colloque œcuménique d’Ottawa, 
en juillet 2005, organisé par Women Ordination 
Worldwide. Rosemary R. Ruether, théologienne 
féministe, figurait parmi les conférencières 
invitées lors de cette journée. Son discours portait 
sur la présence du patriarcat dans l’Église et son 
influence sur la praxis des ministères.
De confession catholique, la conférencière a traité 
principalement de la question du cléricalisme, ce 
système hiérarchique qui structure l’administration 
de l’Église catholique romaine. Pour elle, le 
patriarcat ne provient pas de Dieu: il s’agit d’un 
système qui a été instauré par le genre masculin 
afin d’assurer sa supériorité et son pouvoir sur la 

création. Elle l’a affirmé sans détour : le patriarcat 
est un système d’inégalités incompatible avec 
l’amour de Dieu et avec son projet rédempteur. 
Ainsi, la conférencière affirme que le cléricalisme 
découle du patriarcat et qu’il doit être réformé en 
profondeur pour instaurer une structure ecclésiale 
égalitaire, éclairée par les Écritures.
Dans son discours, elle a témoigné des 
conséquences néfastes de ce système sur les 
fidèles laïques (le peuple) et sur les gens qui 
veulent faire avancer l’œuvre de Dieu. La lourdeur 
et l’oppression du système qui en découlent 
empêchent la pleine participation du peuple aux 
activités que l’Église devrait prioriser  : aider les 
pauvres, les gens vulnérables et les opprimés. 
Elle a aussi abordé la question de l’enseignement 
biblique, de la formation des laïcs et de l’implication 
des femmes dans le ministère. Selon elle, ce 
système maintient le peuple dans une ignorance 
de la Bible, les empêche de progresser dans 
leurs talents et entrave la réalisation des projets 
que Dieu a pour eux. Elle a conclu en proposant 
une vision nouvelle et différente, illustrée par des 
exemples de retombées positives provenant de 
groupes auxquels elle a participé au cours de son 
ministère.
Enfin, nous croyons que ce discours apporte des 
pistes de réflexion pertinentes pour notre propre 
contexte protestant. Le patriarcat y demeure un 
système bien ancré, souvent protégé et justifié 
théologiquement par plusieurs églises, théologiens 
et leaders. Il a sans contredit contribué à la 
doctrine de la soumission et à la violence faite aux 
femmes. Les théologies de la libération, dont sont 
issues les théologies féministes, figurent parmi ses 
plus importants opposants. Les partis politiques 
dits « gauchistes » et les mouvements « de gauche » 
en sont également les porte-voix. Bien que la lutte 
au patriarcat critique le dualisme, elle tend elle-
même à produire une bipolarité — les antagonistes 
oppresseurs contre les opprimés — alors que, 
dans les faits, tous sont appelés à la rédemption. 
Ce discours constitue, sans équivoque, un point de 
départ solide pour une réflexion théologique sur 
les relations hommes-femmes, la volonté originelle 
de Dieu pour sa création, la nature pécheresse de 
l’enfant de Dieu et son rôle dans ce monde déchu. 
Il deviendra un point central pour les paramètres 
théologiques et sociologiques de notre recherche.

https://www.cairn.info/revue-raisons-politiques-2001-4-page-133.htm
https://www.cairn.info/revue-raisons-politiques-2001-4-page-133.htm
https://www.cairn.info/revue-raisons-politiques-2001-4-page-133.htm
https://cjf.qc.ca/revue-relations/publication/article/la-sacralisation-du-pouvoir-mle/
https://cjf.qc.ca/revue-relations/publication/article/la-sacralisation-du-pouvoir-mle/
https://cjf.qc.ca/revue-relations/publication/article/la-sacralisation-du-pouvoir-mle/
https://archive.wikiwix.com/cache/index2.php?url=http%3A%2F%2Fwww.culture-et-foi.com%2Fdossiers%2Fordination_des_femmes%2Frosemary_radford_ruether.htm#federation=archive.wikiwix.com&tab=url
https://archive.wikiwix.com/cache/index2.php?url=http%3A%2F%2Fwww.culture-et-foi.com%2Fdossiers%2Fordination_des_femmes%2Frosemary_radford_ruether.htm#federation=archive.wikiwix.com&tab=url


BULLETIN ACADÉMIQUE DE THÉOLOGIE PRATIQUE

70	 RUETHER, Rosemary R. Sexism and God-Talk. 
Toward a feminist Theology. Boston  : Beacon 
Press, 1983.

71	 SHANNON-LEWY, Colleen et Valerie T. DULL. 
« The Response of Christian Clergy to Domestic 
Violence: Help or Hindrance? » Aggression and 
Violent Behavior, vol. 10, 2005, p. 647–659.

72	 SCHNABL SCHWEITZER, Carol A. « Violence 
Against Women and Children: How Churches can 
Respond ». World & World, vol.  24, no  1, 2004, 
p. 66-73.

73	 SCHÜSSLER FIORENZA, Elizabeth. En 
mémoire d’elle. Essai de reconstruction des 
origines chrétiennes selon la théologie féministe. 
Paris : Cerf, 1988.

74	 SCHÜSSLER FIORENZA, Elizabeth. Wisdom 
Ways: Introducing Feminist Biblical Interpretation. 
New York: Orbis Books, 2001.
L’auteure de cet ouvrage est reconnue comme 
une pionnière de la théologie féministe. Dans son 
étude, elle affiche ses couleurs dès l’introduction : 
ce livre propose une approche biblique féministe, 
ce qui signifie une interprétation des textes sacrés 
selon un modèle de justice qui déloge toute lecture 
hiérarchisée.
Dès le départ, nous comprenons qu’en arrière-
plan, elle associe l’interprétation traditionnelle 
à l’injustice et aux biais, alors qu’elle associe 
l’interprétation féministe à l’élimination des 
« impuretés » exégétiques pour offrir aux femmes 
l’occasion de comprendre la Bible sous un angle 
qui leur ressemble. L’auteure passe donc en revue 
tout le cursus de la théologie féministe. Elle 
explique d’abord les contextes historique et social 
dans lesquels cette branche de la théologie de la 
libération a émergé. D’ailleurs, elle prend un peu 
plus de la moitié de son ouvrage pour mettre en 
contexte son approche, comme si une justification 
était nécessaire avant de passer au vif du sujet. 
Elle explique ensuite les types d’analyse proposée 
par la théologie féministe ainsi que les différentes 
méthodes d’interprétation. Elle finit par explorer 
plusieurs types d’approches herméneutiques, 
en discréditant l’une et l’autre, pour finalement 
démontrer que l’approche féministe apporte une 
herméneutique de sagesse et de justice sociale.

Pour conclure, il est important de prendre en note 
que ce livre constitue une référence importante 
pour nombre de monographies sur le sujet. 
L’auteure a été reconnue par ses pairs comme une 
spécialiste en la matière. Elle a influencé maintes 
femmes dans cette voie interprétative. Bien que 
ce livre soit une référence en la matière, nous 
croyons que les propos qui y sont livrés doivent 
être, comme l’auteure le souligne elle-même, situés 
dans un monde précis, soit celui des femmes de 
la libération. Si le contexte sociohistorique a 
influencé l’interprétation traditionnelle de la Bible, 
il va de soi que le contexte de l’émancipation des 
femmes a aussi influencé l’approche proposée par 
la théologie féministe. Cet ouvrage nous mène vers 
une réflexion épistémologique pour notre travail 
de recherche. 

75	 SELON, Murielle. La violence conjugale dans les 
églises évangéliques en France. Paris : L’Harmatta, 
2022, 168 p. (Collection Logiques sociales).

76	 SWIDLER, Leonard. Jesus was a Feminist: What 
the Gospels Reveal about His Revolutionary 
Perspective. New York: Sheed & Ward, 2007.

77	 TRACY, David. « Le défi de la pensée féministe à 
la théologie fondamentale ». Concilium, vol.  263, 
1996, p. 121–123.

78	 TUNC, Suzanne. Brève histoire des chrétiennes. 
Paris : Cerf, 1989, 296 p.

79	 VEILLETTE, Denise. « Exister, penser, croire 
autrement. Thématique religieuse féministe de 
la revue Concilium ». Recherches féministes, 
vol.  3, no  2, 1990, p.  31–71. doi  : https://doi.
org/10.7202/057605ar (consulté le 21 août 2024).
L’auteure de cet article a réalisé une étude sur la 
revue Concilium. Elle a examiné son contenu à 
travers le temps et répertorié les différents thèmes 
religieux abordés. Son étude expose les lignes 
directrices et l’idéologie principale des discours 
sous-jacents aux différents textes publiés. Elle se 
veut donc la description d’un ensemble de thèmes 
explorés par la théologie féministe ainsi que des 
réflexions qui en découlent.
L’auteure débute en expliquant que les textes de 
la revue Concilium s’articulent autour de quatre 
grandes questions  : 1) la théologie féministe  : le 
savoir et l’éthique ; 2) les représentations de Dieu et 

https://doi.org/10.7202/057605ar
https://doi.org/10.7202/057605ar


49

de Marie dans la foi chrétienne ; 3) la mémoire et les 
réalités de femmes et de l’Église ; 4) la vie des femmes 
au quotidien. Elle fait ensuite état des différents 
courants idéologiques de la théologie féministe et 
de leurs diverses influences provenant de plusieurs 
mouvements de libération. L’objectif majeur de 
la théologie féministe, c’est la transformation de 
la société et de l’Église patriarcales de manière 
à permettre l’entière participation des femmes et 
des hommes. Pour ce faire, « ce projet suppose 
des perspectives subversives qui renversent l’état 
actuel des conceptions androcentriques à la base 
de la théologie classique et les remplacent par des 
conceptions féministes » (p. 36-37). C’est donc de 
cette idée que découlent toutes les études publiées 
dans la revue Concilium.
L’auteure conclut que cette revue est une référence 
pour les études féministes et qu’elle apporte un 
espoir nouveau quant à la volonté d’atteindre 
une vision différente de la vision traditionnelle, 
qui enferme les femmes dans un stéréotype 
dégradant et les cantonne dans un état second. 
Cette étude est très pertinente, puisqu’elle expose 

l’idéologie dominante de la revue Concilium, 
dont plusieurs articles sont inclus dans nos 
entrées bibliographiques. Elle permet de mieux 
comprendre l’influence idéologique des auteurs 
et d’exercer un esprit critique sur les réflexions 
proposées.

80	 VEILLETTE, Denise (dir.). Femmes et religion. 
Sainte-Foy  : Les Presses de l’Université Laval, 
1995. doi : https://doi.org/10.7202/057897ar.

81	 WARE, Kimberly N., Heidi N.  LEVITT et Gary 
BAYER. « May God Help You: Faith Leaders’ 
Perspectives of Intimate Partner Violence Within 
their Communities ». Journal of Religion & Abuse, 
vol. 5, no 2, 2003, p. 55–82.

82	 WEAVER, Andrew. « Psychological Trauma: What 
Clergy Need to Know ». Pastoral Psychology, 
vol. 41, no 6, 1993, p. 385–408.

83	 WEBB, William J. Slaves, Women & Homosexuals: 
Exploring the Hermeneutics of Cultural Analysis. 
Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2001.

https://doi.org/10.7202/057897ar



